جامعة النجاح الوطنية عمادة كلية الدراسات العليا السخرية في الشعر الفلسطيني المقاوم بين عامي (١٩٤٨-١٩٩٣)

إعداد الطائب : فراس عمر أسعد الحاج محمد

بإشراف: الدكتور عادل الأسطة

قدمت هذه الأطروحة استكمالاً التطلبات درجة اللجستير في اللغة العربية بكلية الدراسات العليا في جامعة النجاج الوطنية في طابلس ، فلسطين العامر الدراسي ١٩٩٨ / ١٩٩٩ الإهــــداء

اللحين واجما الحياة بابتسامة ساخرة و الله التي سكنت في الحان قصائدي

«<u>ـراس</u>

# شکر و تقدیر

إن العمد والشكر لله أولاً ، الذي يسر أمري ، و هيأ لي سبيلي فييي

وأوجه عظيم شكري وامتناني إلى الدكتور عادل الأسطة الدي الشرف على الأطروحة، ووجمني فاحسن التوجيه، وارشدني فاحل في الإرشاد.

ولن أنسى أحدقاني الذين وقفوا إلى جانبي وشبعوبي ، وهم كثر ، ولكنني أخص هنهم بالذكر ، الأستاذ راخيى عواد ، فقد ساعديي في مرحلة جمع المعلومات ، والبدث عن المحادر والمراجع ، وقد كان ذلك على حساب عمله ودراسته ، والأخ الصديق ياسر كساب الذي ساهم في الإخراج النمائي للبدث .

كما أقدم الشكر البزيل إلى السيد موسى مدمد حمدان القريوتيي الخيرية الذي قام بطبع الأطروحة وأخرجما على الصورة التي استقربت عليما.

# محتويات البحث

| 1             | المقدمة                                       |
|---------------|-----------------------------------------------|
| 4 <b>\-</b> £ | التمهيد                                       |
| ٥             | المقاومة في الأدب الفلسطيني                   |
| ٥             | السخرية في اللغة والأدب                       |
| 1 Y           | السخرية واصطلاحات أخرى                        |
| 14            | أثواع السخرية وأساليبها                       |
| 19            | دارسو الأدب الفلسطيني والسخرية                |
| *1            | الأدباء الفلسطينيون والسخرية                  |
| * *           | السخرية في الشعر الفلسطيني قبل عام ١٩٤٨       |
| <b>۸۷-۲۹</b>  | القصل الأول                                   |
| ۳.            | السين يامي ميامي (١٩٦١ - ١٩٢١) .              |
| 44            | السخرية في شعر المنفى من عام (١٩٤٨–١٩٦٧)      |
| **            | عبد الكريم الكرمي (أبو سلمي)                  |
| <b>4</b> £    | محمود سليم الحوت                              |
| ۳۷            | محمد العنائي                                  |
| ٤.            | معين بسيسقمعين بسيسق                          |
| ٤٧            | السخرية في شعر شعراء المناطق المحتلة عام ١٩٤٨ |
| ٤٩            | توفيق زياد                                    |
| 07            | راشد حسين                                     |
| ٧٢            | محمود درویش                                   |
| ۸۱ -          | سميح القاسم                                   |

| 175-77 | القصصل التانشي                                 |
|--------|------------------------------------------------|
|        | السخرية بين عامي (١٩٦٧–١٩٨٧)                   |
| ٩.     | يَمهيد                                         |
| 44     | السخرية عند شعراء المنفى                       |
| 9.4    | محمود درویش                                    |
| 1      | خطب الدكتاتور الموزونـة                        |
| 110    | عناصر السخرية الفنية في خطب الدكتاتور الموزونة |
| 122    | معين بسيسو                                     |
| 1 £ •  | مريد البرغوثي                                  |
| 10.    | السخرية في شعر فلسطين المحتلة                  |
| 10.    | سميح القاسم                                    |
| 137    | د . عبد اللطيف عقل                             |
| 177    | فوزي البكري                                    |
|        | القصل الثالث                                   |
|        | السخرية بين عامي (١٩٨٧–١٩٩٣)                   |
| 190    | ··                                             |
| 148    | السخرية والانتفاضة                             |
| 111    | محمود درویش                                    |
| 7.7    | مريد البرغوثي                                  |
| Y11    | د . عبد اللطيف عقل وقصيدة التوبة عن التوبة     |
| 414    | الداتمة                                        |
| 777    | المصادر والمراجع                               |
|        |                                                |

#### المقدمة

تعود صلتي بالأدب الفلسطيني الحديث منذ أيام الدراسة الجامعية الأولى، إذ تعرفيت المي هذا الأدب وأعلامه من خلال مساق " الأدب الفلسطيني الحديث "، ومما زاد تعلقي بسهذا الأدب ،هو ما فيه من روح ثورية مقاومة ، فأقبلت على قراءة ما تيسر لي منه، سواء في الكتب المطبوعة أو الدوريات من مجلات وجرائد .

وقد عرض أستاذي ، الدكتور عادل الأسطة، موضوعا يصلح أن يكون رسالة لنيل درجة الماجستير ، وهو السخرية في هذا الأدب ، وبحكم اطلاعه على مختلف مصلار الأدب من شعر ونثر؛ فقد لاحظ بروز هذه السمة في الأدب الفلسطيني عموما، والشعر خصوصا .

وعندما التحقت بكلية الدراسات العليا، تذكرت دعوة استاذي، فأخنت أبحث، وأنقب، وأعد الخطة، واستقرت على أن يكون موضوعها " السخرية في الشعر الفلسطيني المقاوم بين عامي (١٩٤٨ – ١٩٩٣) ". وقد حصرتها في الشعر دون النثر، وذلك لأن إميل حبيبي وهو أبرز كاتب ساخر في مجال النثر قد درست أعماله غير دراسة، ولعل في دراسة د.فاروق وادي الموسومة ب " ثلاث علامات في الرواية الفلسطينية " ما يغني عن التكرار.

وقد جاء تحديد زمن البحث – كما هو واضح – محصورا في شعر المقاومة الفلسطينية بدءا من النكبة وحتى عام ١٩٩٣، ولست أزعم أن أشعار ما قبل النكبة قد خلت من السخرية، ولكن أشهر شعراء السخرية آنذاك، كان إبراهيم طوقان، وكان المتوكل طه قد قدم دراسة عن شعره، وخصص للسخرية في أشعاره فصلاً كاملاً، مما يجعل الوقوف عنده مرة أخرى ضربا من التكرار، ولكن هذا لم يمنع من الإشارة إلى جهد هذا الباحث، مع الإشارة كذلك إلى بعض من كتب شعرا ساخرا في تلك الفترة من الشعراء الآخرين، وإن لم تكن السخرية في أشعارهم بالحضور نفسه .

يتكون هذا البحث من تمهيد، وثلاثة فصول، وخاتمة، وقفت في التمهيد عند مصطلح المقاومة، والتعريفات التي قدمها الدارسون. وقد اعتمدت في هذه الدراسة على التعريف المذي قدمه غسان كنفاني حيث يعتبر فيه أن الأدب الفلسطيني المقاوم يأتي في أربعة أبعاد: بعسده الوطني الثوري، وبعده القومي، وبعده الإجتماعي، وبعده الإنساني.

وعرفت - كذلك - بنن السخرية، فوقفت أولا عند السخرية كمعنسى مسن المعساني، وارتباط المعنى اللغوي بالمعنى الاصطلاحي، وعلاقتها - أي السخرية - بالفكاهة والسهجاء والمفارقة، حيث أن العناصر الفنية المكونسة لكل فن من هذه الفنسون قدد تتداخسل مسع

السخرية ولكن لكل فن منها مميزاته الخاصة التي تميزه عن غيره، وإن كانت العلاقة بين السخرية والمفارقة قوية جدا، فقد تضاعلت هذه العلاقة بين السخرية والهجاء أو بين السخرية والفكاهة.

وبينت كذلك بواعث السخرية، وأنواعها وأساليبها، وارتباطها بالواقع، وصلتها بالأدب التحرري بشكل عام، إذ أن السخرية هي وجه من وجوه المقاومة وأحد أسلحتها التي تشهرها في وجه الخصم.

وأشرت بعدها إلى الدراسات الفلسطينية، التي تناولت السخرية أو أشارت إليها، ولم تشكل أي من هذه الدراسات، دراسة شاملة عن الأدب الساخر الفلسطيني بشكل عام، وإن نتاولت بعضها أديبا ساخرا ووقفت عنده وقفة متأنية كما هو الحال عندد. فاروق وادي، ودراسة المتوكل طه المشار إليهما سابقاً.

وتعرضت إلى آراء الأدباء الفلسطينيين في السخرية، فوقفت عند طائفة منهم، ويظهم من خلال ما قدمت أنهم أكدوا على وجود سمة السخرية في الأدب، ونظروا إليها بعين الرضا والقبول.

وختمت التمهيد بالوقوف عند أبرز الشعراء الساخرين قبل عام ١٩٤٨، وقد أشرت إلى جهد المتوكل طه في دراسته لأشعار طوقان الساخرة، ووقفت عند أربعة من الشعراء وجدت سخرية في أشعارهم وهم: وديع البستاني وأبو سلمى وعبد الرحيم محمود واسكندر الخدوري البيتجالى.

وقفت في الفصل الأول عند السخرية في الشعر الفلسطيني بين عامي (١٩٤٨-١٩٦٧)، فعرفت بأبرز الشعراء الذين كتبوا شعرا ساخرا، وبينت الموضوعات التي سخروا منها، فوقفت عند طائفة من شعراء المنفى وهم: أبو سلمى ومحمد العدناني ومحمود سليم الحسوت ومعين بسيسو، وتناولت من شعراء الداخل راشد حسين وتوفيق زياد ومحمود درويش وسميح القاسم.

وخصصت الفصل الثاني للحديث عن السخرية في الشعر بين علمي (١٩٦٧-١٩٨٧)، وتتاولت في هذا الفصل عددا من الشعراء، فقد وقفت عند ثلاثة من شمعراء المنفسى وهمم: محمود درويش ومعين بسيسو ومريد البرغوثي، أما شعراء فلسطين التسبي توحدت تحت الإحتلال، فقد وقفت عند الشعراء مسيح القاسم وعبد اللطيف عقل وفوزي البكري وفدوى طوقان .

ودرست في الفصل الأخير الذي خصصته للحديث عن السخرية في شعر الإنتفاضة من عام (١٩٨٧-١٩٩٣) بعض النماذج الشعرية، فوقفت عند نص محمود درويش " عابرون في كلام عابر " وديوان مريد البرغوثي " رنة الإبرة " (١٩٩٣)، والموروكي المورد عند البرغوثي عند المريد البرغوثي ونص الدكتور عبد اللطيف عقل " التوبة عن التوبة " ١٩٩٣.

وقد أجملت في الخاتمة النتائج التي توصلت إليها من خلال ما عرضت من نماذج، وما اعتمدته من نصوص ، وكانت هذه النتائج شاملة للناحيتين الموضوعية والفنية .

- وقمت بتتبع النصوص المدروسة تتبعاً زمنيا، مبينا الموضوعات التي سُخِرُ منها، وقسد أفدت كذلك من علوم البلاغة والعروض في معالجة قضايا النص الفنية والجمالية.

وكان جل اعتمادي في هذه الدراسة على المجموعات الشعرية الكاملة التي صدرت للشعراء، مع الرجوع أحيانا إلى بعض الدواوين في طبعتها الأولى، للوقوف عند القصائد المحذوفة من الأعمال الكاملة، وذلك عند الوقوف عند محمود درويش ومسميح القاسم، واعتمدت أحيانا على بعض الدوريات التي احتوت شعرا ساخرا، وذلك في حاله محمود درويش أيضا. ~

واخيرا وليس آخرا ... أسأل الله أن أكون قد وفقت في هذا العمل ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

الطالب فراس عمر الحاج محمد

# التمهيد

- ١- المقاومة في الأدب الفلسطيني .
  - ٢- السخرية في اللغة والأدب.
  - ٣- السخرية واصطلاحات أخرى.
    - الفكاهة والسخرية.
      - السخرية والهجاء.
    - المفارقة والسخرية
    - ٤- أنواع السخرية وأساليبها.
- ٥- دارسو الأدب الفلسطيني والسخرية
  - ٦- الأدباء الفلسطينيون والسخرية .
- ٧- السخرية في الشعر الفلسطيني قبل عام ١٩٤٨.

#### التمهيد

# ١- المقاومة في الأدب الفلسطيني:-

درج الدارسون على تقسيم الأدب الفلسطيني إلى قسمين: أدب المنفى وأدب الداخل، ويشمل الأول كل ما قيل من شعر ونثر في المناطق التي وجد فيها الفلسطينيون خارج فلسطين المحتلة عام ١٩٤٨، ويشمل الثاني الأدب الذي قيل في مناطق الاحتلال الأول.

وقد أطلق مجموعة من الباحثين على هذا الأدب صفة المقاومة، وكان غسان كنفاني من أوائل هؤلاء الباحثين الذين حاولوا تعريف هذا المفهوم وبيان أبعاده، وأشير هنا إلى كتابيه "أدب المقاومة في فلسطين المحتلة (١٩٤٨-١٩٦٦) "و" الأدب المقاوم تحست الاحتلال (٢٨-٤٨) حيث أنه يعتبر هذا الأدب مقاوماً في بعده الثوري وبعده الاجتماعي وبعده القومي وبعده الإنساني . (١)

وقد نعت د. غالي شكري الأدب المكتوب في المنفى بأنه أدب مقاومة في حين أسقط هذه الصفة عن أدب الأرض المحتلة عام ١٩٤٨، ونعته بأنه أدب معارضة .(٢)

ويؤكد شاكر النابلسي صفة المقاومة في هذا الأدب مدافعاً عن المصطلح ونافياً عنه أن يكون أدب نكبة أو مأساة، مشيرا إلى ما سبقه من دراسات، مؤيداً غالي شكري فسي وصف أدب الداخل بأنه أدب معارضة ، (٦) ويذهب النابلسي الى أن كل ألوان الثقافة، من فن تشكيلي وموسيقي وأبحاث جامعية، داخل في مفهوم المقاومة .(١)

ويظهر من خلال هذه الدراسات أن مفهوم المقاومة يحمل في ثناياه المعارضة، وكذلك المعارضة فإن فيها شيئا من المقاومة، يستوي في ذلك أدب المنفى وأدب الدلخل، وعليه فإلى الراي الذي قدمه غسان كنفاني هو أشمل الآراء، ولذا سأعتمد عليه في هذه الدراسة.

#### ٢- السخرية في اللغة والأدب:

السخرية جزء من الأدب الفكاهي، ويصنفها بعض الدارسين في مرتبة بعد الاحتقار والاستصنفار والاستهزاء (°). وتعلق بلفظ السخرية الفاظ عديدة تختلف كثيرا أو قليلاً عنها في

<sup>(</sup>١) ينظر ، الأدب المقاوم في فلسطين المحتلة (٤٨-٢٦) ، بيروت ، ١٩٨٧ ، ط٣ ، ص(٥١-١٠٠)

<sup>(1)</sup> ينظري أدب للقاومة ، بيروت ، ١٩٧٩ ،ط٢، ص ٣٩١ .

<sup>( )</sup> بهنون التراب ، ( دراسة في شعر وفكر محمود درويش ) ، بيروت ، ۱۹۸۷، م ۱۹۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> السابق، ص ٩٦ .

<sup>(°)</sup> محمد مفتاح ، مدخل إلى قراءة النص الشعري ( المفاهيم معالم ) فصول ، المجلد السادس عشر ، العدد الأول ، صيف ١٩٩٧، ص

المدلول، إذ أن الدافع والنتيجة هما اللذان يحددان المفهوم الذي ينطوي في نهايته تحت جنساح الأدب الفكاهي، فهناك الفكاهة و التهكم و اللذع والهجاء والمزاح والهزل والمفارقة وغيرها.

ويلحظ المرء من بين ركام الألفاظ المتعددة أن ثمة تقاربا على درجة ما بين أربعة من المصطلحات الأدبية وهي: السخرية والفكاهة والهجاء والمفارقة، إذ غالبا ما تختلط عناصر هذه الفنون في مقطوعة أدبية، فالعلاقة بينها متبادلة وعلى الرغم من ذلك، فان لكل منها تعريفه الخاص، وملامحه التي تميزه عن غيره، وتجعله مستقلا أحيانا بوصفه فنا غلبت عليه ملامح فن أكثر من فن آخر.

وقبل الخوض في مدلول كل منها، ومعرفة حدوده، لا بد من التعرف أو لا على المعنسى اللغوي الذي يكتنف السخرية، ومدى اتصال هذا المعنى بمدلول السخرية كساصطلاح أدبسي، ومنهج كتابي، وعلاقته كفن بالأدب عموما، وبالمجتمع والتعرف إلى بواعثه وأسبابه.

يعود أصل كلمة السخرية إلى الفعل الثلاثي المكسور العين (سَخِرَ) . وهـو فعـل لازم يتعدى إلى مفعوله بحرف الباء أو مِنْ، فيقال: سَخِرَ به ومنه، هَزَى، وسَخْره، سِخْريّا، كلفه مـا لا يطيق وقهره "(۱) وسَخْره تسخيرا: ذلله، وسَخِرْتُ به ومنه بمقام ضحكـت بـه وضحكـت منه (۱)، والاسم من الفعل هو السخرية والسَخْري؛ (۱)

ومن الملاحظ أن المعنى المعجمي للفظ يضم في ثناياه الأثر الناتج عن استخدام المفهوم كلاما أو كتابة وهو الضحك أو الإضحاك ، والنيل من الآخرين، وتنليلهم، وتطويعهم لفن السخرية (أومن هنا فإن السخرية في الأدب تعني "طريقة في الكلام يعببر بها الشخص عن عكس ما يقصده بالفعل، كقولك للبخيل ما أكرمك !" أو هي " التعبير عن تحسر الشخص على نفسه كقول البائس: ما أسعدني !" (أوقد عرفها البعض بأنها الهزء

<sup>(</sup>۱) الفيروزي أبادي، القاموس المحيط، بيروت، ١٩٩٥، ص٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تاج العروس من حواهر القاموس، ت، عبد العزيز مطر، الكويت، ١٩٧٠ ، ج ١٦، ص٢٢٥

<sup>4.......</sup>tr

<sup>(1)</sup> سيمون بطيش ، الفكاهة والسخرية في أدب مارون عيود ، ١٩٨٣، ص ٩ .

<sup>(</sup>٥) بحدي وهيه ، معجم مصطلحات الأدب ، بروت ، ١٩٧٤ ، ص٢٤.

بشيء ما لا ينسجم مع القناعة العقلية ولا يستقيم مع المفاهيم المنتظمة فيي عرف الفرد والجماعة (١)

وتتصل السخرية بالأدب اتصالا "وثيقا "حتى نظر إليها على أنها فن أدبي لا يتقن قياده إلا كل ذي مهارة "لما يحتاج من ذكاء وخفة ومكر"، بل إن في اعتماد السخرية على الذهن و العقل يجعلها تتبوأ مكانة رفيعة بين الآداب: " ، فكل فكاهي لا بد له من معيار ذهني يصدر عنه فيما يكتب من شعر ونثر". (٢)

ويحتاج من يعالج السخرية إلى مقدرات إضافية في الموهبة، فزيادة على إنقان المسرء للكتابة الأدبية بشكل عام فإن للأدب الساخر مقومات تضاف إلى جملة المقومات الأساسية مما يجعل الفن الساخر من " أعسر الفنون الأدبية ". (٦)

تصدر السخرية عن انفعال الغضب، ولذا فهي " تعبر عن ميول عدوانيــة "(1) ليكـون مفعولها في نهاية الأمر أنجع مـن مفعول أي سلاح آخــر، ويُرُجِّحُ أن أدب المقاومة، فـــي قسمه الساخر، كـان يقوم بهذا الدور في مقارعة المحتلين، وتسلطهم. ومـن هنــا اتصــف الساخر بالشجاعة والجرأة " ففي السخرية شجاعة استثنائية ولذا فإنها ارتبطت بأدب التحــرر والثورة ". (0)

وظاهرة السخرية من أكثر الظواهر الأدبية تشبثا بالبنية الاجتماعية، فهي ذات طابع اجتماعي تعمل على تقوية الروح والتعاطف بين الأفراد " (1) ويعبر الساخر عن وجهة نظر المجتمع تجاه الموضوع المسخور منه، فهو أشبه بالمتحدث الرسمي المجتمع الذي استقرت فيه قيم وأخلاق وسلوكيات معينة فإذا ما خالفها أحد من أبناء الجماعة الواحدة، فإنها تعطي اصاحب الذوق الفكه الضوء الأخضر، ليشرع سهامه في نقد ذلك المنحرف عن تلك القيسم

<sup>(</sup>١) سوزان عكاري ، السخرية في مسرح أنطون غندور ، طرابلس ، ١٩٩٤، ص ٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup>عبد العزيز شرف ، الأدب الفكاهي ، مكتبة لندن ، ١٩٩٢، ص ٢٢.

<sup>(</sup>T) زكريا ابراهيم ، سيكولوجية الفكاهة والضحك، مكتبة مصر ، ١٩٥٨، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>۱) سوزان عکاري ، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٥) أدونيس، مقدمة للشعر العربي، عكا، ١٩٧٧، ص ٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> حسين خريوش ، أدب الفكاهة الأندلسي ، إربد ١٩٨٢، ص ٨.

الموروثة والمقدسة " فالفكاهة - والسخرية عموماً - هي خير مرآة تتعكس عليسها أحسوال المجتمع ، وما مر به من أحداث ، وما اكتسب من مقومات، وما اندمسج في خلقه من سمات (۱).

وعندما تطعن الفكاهة في شخص ما فإنها تتعامل معه على أنه نموذج يمثل حالة الشذوذ في المجتمع وهي بذلك لا تسخر منه شخصياً بل " يصبح الفرد وسيلة لضرب الظواهر السلبية" (۱) فهي " أقوى سلاح اجتماعي تحافظ به الجماعة على كيانها ومقوماتها المختلفة "

ويتخذ بعض الدارسين وجهة نظر مغايرة على اعتبار أن السخرية "شعور فردي ينبعث من أعماق نفس الفرد، ويندر أن تعم وتصبح شعورا ينتظم الجماعة" ويدعم هـــؤلاء وجهـة نظرهم هذه بأن "الجماعات تحتوي السخرية ولا تستطيبها، وموضوع السخرية نفسه لا يحتـم عليها أن تكون شعورا اجتماعيا " (1)

ولا ينفي من يؤكد أن السخرية ظاهرة اجتماعية عنها صفة الفردية، "فهي أثر من آئسار النرقي الاجتماعي مصبغة بالفردية في جانب منها" ويربط هؤلاء السخرية بالأثر الناتج عنسها وهو الضحك، ويوازنون بين حالة الفرد في عزلته أو مع جماعة في اختلاف حدة هذا الأثور حيث أنه يسعلو ويرتفع بمشاركة الجماعة، ويبهت ويصبح ضعيفا إذا كان الإنسان معسزولا عنها ". (°)

وتعكس السخرية أحوال الواقع، " فالهزلي في الفن هو انعكاس المسهزلي فسي الحياة " (" وتعتمد في صياغتها على "الملاحظة الخارجية " (" إذ أنها موجهة لنقد تصرفات الناس وسلوكياتهم، فالواقع هو الذي يخلقها، فالسخرية من الفنون الواقعية التي لا تعرف التجرد

<sup>(</sup>۱) زکریا ابراهیم ، ص ۷۸ .

<sup>(</sup>٢) حامد عبده الهوال ، السخرية في أدب المازني ، الهيئة المصرية للكتاب ، ١٩٨٢ ، ص ٣٧ .

مبد الحليم حفي ، أسلوب السخرية في القرآن الكريم ، الهيئة المصرية ، ١٩٨٧ ، ص ١٧ .

<sup>(1)</sup> علي أدهم ، لماذا يشقى الإنسان؟ ، مكتبة قحضة مصر ، ص ١٠٧.

<sup>(°)</sup> زکریا ابراهیم ،ص ۱۲ .

<sup>(</sup>٢) أُسس علم الجمال الماركسي اللينيني، تعريب: يوسف الحلاق، ييروت، ١٩٨٧، ط٢، ج٢، ص٦.

<sup>(</sup>۲) زکریا ابراهیم ، ص ٦٤ .

كما لا تعيش في الأبراج العاجية" (١) و "فيها حنين عميق إلى الشفاء الروحي وحلم بنظام آخر في العالم " <sup>(۲)</sup>

ويحتل الساخر في المجتمع موقع القوة والتحكم، إذ أنه يقف الخطاء المجتمع يترصدها ويحاكمها، فهو " شخص عميق الإدراك بطبائع النفوس وحقائق الوجود والكون... محب للإنسانية يمنحها كل اهتمامه (٢). وإن وجد الساخر في مجتمع مقهور، فإنه أيضاً - يمثل القوة " فمقدرة شخص أو فئة على أن يسخر دليل واضح على أن فيه قوة وثباتا وحيوية بأية درجـــة من الدرجات ".

ويربط علماء النفس بين ظاهرة الضحك والأدب الساخر على اعتبار أن الضحك أشـــر مصاحب للسخرية، والأدب الفكاهي بشكل عام (٥)، ولكن ليس دائما، إذ ليس الأدب الساخر في كل أحواله مثيرًا للضحك وذلك "لأن الأديب الساخر قد يعاني إحساسا بالمرارة، ولكنه لا يستسلم للألم بل يعلو عليه، ويصوغه في إطار فني قد يكون رامزًا، وقد يكون صريحًا، ولكنه يحمل مظاهر الاستخفاف الذي يقوم مقام أشد الضمحكات وجعا " (١)

والموضوعات الاجتماعية هي أكثر الموضوعات التي يهتم بها الأدب المساخر، ولكن السخرية قد دخلت إلى ميدان السياسة بقوة، وكانت سيفا ناقدا للحكام وسياستهم تجاه الشسعوب فباستطاعة السخرية " جذب الانتباه نحو الظواهر البارزة في نظم الحكم ، وأخسلاق بعسض الساسة وانحرافاتهم، وتستطيع أن تكون رأيا عاما أو تحرك الرأي العام نحو هدف معين " ٣٠٠.

ويلجا الأدباء إلى هذا اللون من الأدب نتيجة لعدة عوامل، أولها الخوف (^) من السلطة الحاكمة، لا سيما في نظام دكتاتوري إذ يصبح التصريح محاولة قد تذهب بحياة الأديب أو

<sup>(</sup>A) عامر العقاد ، أدب الفكاهة ، البيادر ، السنة الثانية ، العدد (١١ و ١٦ ) ، ١٩٨٧ ، ص ٢١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ادونیس ، ص ٤١ – ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) شوقي محمد المعاملي ، الاتجاه الساخر في أدب الشدياق ، مكتبة النهضة المصرية ، ١٩٨٧ ، ص ١٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> عبد الحليم حفني ، ص ٢٢.

<sup>(°)</sup> ينظر، أحمد عطية الله ، سيكولوحية الضحك ، دار إحياء الكتب العربية ، د. ت. ص (١٣٢-١٥٨) حيث يذكر المؤلف أنواعسا للضحك مصاحبة لكل نوع من أنواع الفكاهة .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> شوقی محمد المعاملی ، ص۲۱ .

OITZAO (<sup>۲۲)</sup> حامد عبده الهوال ، ص ۲۲ .

<sup>(^)</sup> أشار الى هذا الدافع كل من أصحاب الدراسات النفسية ، ينظر ، أحمد عطية الله ، ص١٧٦ ، وأحمد محمد الحوقي ، الفكاهـــة في الأدب العربي وبعض دلالاتما ، حامعة أم درمان الإسلامية ، ١٩٦٧ ،ص ١٥ .

تعرضه للسجن أو التشريد، وواقعنا العربي خير دليل " لما يشهده هذا الواقع مسن مفارقات الأوضاع السياسية فنجد أن الأدباء يعالجون هذه المتناقضات بروح فكهة (۱) ويوازي هذا الواقع واقع الاحتلال لبلد وشعب قهر تحت ظروف تاريخية ليس له يد فيها، فيلجأ الأديب عندها إما إلى السخرية وإما إلى الغموض، ويرى على الخليلي أن " السخرية والغموض نتيجة محتومة لمواجهات واقعية محتومة، وقد يكون في السخرية بعض الهروب كما في الغموض بعصض الهروب أيضا، فالساخر يضخم الجرح حتى يشمل كل شيء، بل إن في الغموض بعصض السخرية، وفي السخرية بعض الغموض، وبذلك يلتقي الساخر والغامض في صدراع موحد ضد البشاعة الهائلة وضد الموت في كل مكان وزمان" (۱).

وقد يلجا الأديب إلى الغموض والسخرية معا، وثمة أسباب تدفع الساخر إلى الغموض، أحدها ما سبق ذكره وهو حرص الأديب على حياته " وقد يكون في اخفاء غضبه، وعلسو كعبه في العلم والثقافة عوامل منطقية في نزوع الأديب إلى السخرية والغموض معا " (").

وعلى النقيض من ذلك، فإن شيوع جو من الديموقر اطية والحرية الفكرية وحرية السياي هي اليضاح عوامل مساعدة لاستخدام الأسلوب الفكه في نقد السلطة الحاكمة، حتى إن " نشوء الفكاهة لم يوجد إلا في عهد الديموقر اطية الإغريقية لوجود ما يتطلبه الظرف من نقائص في المجتمع تغري بتغذية الحس الفكاهي "(أ).

ومع تقدم الحياة، وتطور أساليب الإنسان في مواجهة ما يعترضه من عقبات جعلت من استحداث السخرية عاملاً قوياً في الدفاع عن نفسه بدلاً من اللجوء إلى الأساليب الوحشية، " إذ بالإنسان المتحضر يجد في الضحك ومشتقاته سلاحاً ماضياً بتاراً، فيستخدمها للدفاع عن نفسه أو للاعتداء على غيره ".(\*)

وهناك ظروف وأوقات تتشط فيها السخرية أكثر من غيرها ومنها الحروب وما يتبعسها من مأس وويلات، فالفكاهة في مثل هذه الظروف " تأتي لتخفيف الألم الذي يتعرض له الناس

<sup>(</sup>١) محمد عبد الغني حسن ، الفكاهة في الشمر المعاصر ، الحلال ، العدد (٨) ، ١٩٧٤ ، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٢) شروط وطواهر في أدب الأرض المحتلة ، القبس، ١٩٨٤، ص ١٥٣ .

꾸 عبد اللطيف حمزة ، حكم قرقوش، مصر، ١٩٨٢، ص٨٢

<sup>(</sup>٤) خالد القشطبن ، السخرية السياسية العربية ، ترجمة كامل اليازجي ، دار الساقي ، ١٩٨٨ ، ص ١٥٠.

<sup>(°)</sup> أحمد عطية الله ، ص ١٧٨.

في حياتهم من باب التعويض النفسي أو نشدان الشيء المفقود " (')، وإن عصور الانحطاط والتخلف وتدهور القيم وتبدل حال المجتمع كلها " عوامل تكشف عن روح ساخرة نشطة "(').

ولعل أهم باعث السخرية هو ذلك " الازدواج الكامن في الطبيعة الإنسانية، الازدواج بين الفكر والعمل، وبين المثالي والواقعي..... (")، ف... "المماخر لما أوتي من قوة الملاحظة، وعظم الفكرة يطمح إلى المثال ولا يرضيه الواقع" (").

وتقوم السخرية بعدة وظائف على المستوى الاجتماعي، فهي تقوم بوظيفة المصحب الاجتماعي لأنها تعمل على الاستقرار الفكري والاتجاه العاطفي في المجتمع الواحد (")، وبذلك تحافظ الجماعة على صميم كيانها الاجتماعي (") بما تقوم به من توجيه ونقد بناء، وتقوم بمحاربة الرذيلة، وترسيخ قيم العدالة الاجتماعية، وذلك بالانتفاص من القيسم السلبية في المجتمع، "فالسخرية بديل مقبول للعقاب (") "

أما من الناحية النفسية الفردية، فإن السخرية " تؤدي في حياتنا النفسية دورا صحيسا لا نجد له نظيرا " (")، فقيها يتحقق " ضرب من التعويض الراقسي " (")، بسل " وسسيلة نافعسة التهرب-وقتيا- من بعض مشاغل الحياة " (")، ولذا فإن السخرية توطن النفس على مقارعسة الحاضر ، إنها تعدها للمستقبل، وقد شحنت بطاقة جديدة، فمن شأنها " أن تعيد الثقة إلى النفس وتقوي الروح المعنوية لدى الساخر وحزبه"(").

<sup>(</sup>۱) عبد الحليم حقي ، ص ١٦.

<sup>(</sup>۱) حسین خربوش ، ص ۳۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> على أدهم ، ص ١٠٨.

<sup>(</sup>۱) زکریا ابراهیم ، ص ۹۲.

<sup>(°)</sup> السابق ، ص ۷۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۲۹.

۳۳ حامد عبده الموال، ص ۳۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> زکریا ابراهیم ، ص ۱۸۸.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> عبد العزيز شرف ، ص ٦١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> السابق ، ص ۲۰.

<sup>(</sup>۱۱) عبد الحليم حفني ، ص ۲۱.

وفي الأدب الساخر طاقة استنهاض وتحريض، إذ أنه يحمل بذور الثورة ويزرعها في النفوس، ولذا فإننا نجد أن " أعدى أعداء الفكاهة إنما هي السلطة الغاشمة التي تقرض على الناس روح التعسف والاستبداد" (١)

وطبيعة الأدب الساخر هي الأقرب إلى نفوس الجماهير التي تستلطفه لما له من قـــدرة على التعبير عن أحلامها المسروقة، وآمالها المضيعة، وقد اهتمت الأوساط الشعبية بالفكاهــة والسخرية، لتنفس بها عن همومها وارتطامها بالواقع محققة " نوعا من الانتصار على هــذا الواقع الذي تحياه " (1).

#### ٣- السخرية واصطلاحات أخرى :-

أحاول هذا أن أحدد معنى ثلاثة من المصطلحات الأدبية، تلتبس أحيانا بالسخرية، بل إن السخرية لتعتمد على أحدها أو أكثر عند التعبير عن موقف معين، إذ أن الفصل القاطع فيما بينها يعد - في مرات عديدة - ضربا من التكلف، فثمة فرق بين الفكاهة والسخرية، وهذا الفرق لا ينفي وجود عناصر مشتركة بين الأسلوبين، كما أن هناك احتمالية التقارب بين الهجاء والسخرية، إلا أنه يوجد فواصل بين الفنيين، والشيء نفسه يقال عسن العلاقة بين السخرية والمفارقة.

### أ- الفكاهة والسخرية :-

وتتميز الفكاهة بأنها مثيرة للضحك غالبا، فهي "صفة في العمل أو في الكلم أو في الموقف أو في الكلم أو في الموقف أو في الكتابة التي تثير الضحك لدى النظارة أو القراء " (١)، وينسب أرسطو الفكاهية إلى عيب أو تشويه في أمر ما لا يصل إلى مرتبة الإيذاء أو الإيلام "(١).

<sup>(</sup>۱) زکریا ابراهیم ، ص ۱۹۹.

<sup>(</sup>۲) عبد الحليم حقني ، ص ١٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> بحدي وهبه ، ص ۲۲۵.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نفسه.

ولهذا فإن الفكاهة تختلف عن السخرية، في أن السخرية تميل بصاحبها إلى الجد والعبوس (۱). وقد أدى اقتران الفكاهة بالضحك إلى أن يتوسع المرء في تفريع الفكاهة، وإيجاد أنوع للضحك توازي كل نوع من الأنواع، وقد أشار بعض الدارسين إلى هذه الأنواع إذ أنه يخص كل نوع من أنواع الفكاهة بلون خاص من الضحك (۱).

ويحصر البعض مهمة الفكاهة في أنها " مجرد العبث والتسلية " (")، ولكنها أيضا " لا تخلو من غرض النيل من الآخرين"().

وتجدر الملاحظة إلى أن الفكاهة قد تعبر في مضمونها عن السخرية، عندما تصل إلى حد من الغموض، أو عندما تصبح ذات هدف عدائي أو دفاعي ، ولكنها تكون في الأعم الأغلب أقل حدة و إيلاما.

وتقوم الفكاهة على العواطف، بينما تقوم السخرية على العقل، لذا فإن الشعر الفكساهي ذو وظيفة بريئة، وعلى الرغم من اتفاقهما - كما أسلفت - في النتيجة والأثر، وهما الضحسك والنقد، إلا أن الفكاهة تضحك من، أما السخرية فإنها تضحك على . (°)

ب- السخرية والهجاء :-

يتشابك مفهوما السخرية والهجاء، وتتداخل العناصر المكونة لكل منهما، ويصعب أحيانا التمييز بينهما، فالهجاء وهو " شكل من أشكال النتازع الاجتماعي "(١)، قد استخدم السخرية وأدواتها في التعبير .

ويعرف مجدي وهبة الهجاء بأنه " القدح " أو " الكلام الذي يقصد به القدح والذم و الحط من شأن من يوجه إليه " (١) ، ولذا فإنه قائم على العاطفة والتأثير الآني، وقد سببق الفنون الكوميدية التي تتكئ على العقل، ولكنها – هي نفسها – متطورة عنه، " فالهجاء أصل الأنواع

<sup>(</sup>۱) حسين خريوش ، ص ٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> ينظر ، أحمد عطية الله ، ص ١٣٢-١٥٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> شوقی محمد المعاملي ، ص ۱۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سیمون بطیش ، ص ۱۸.

<sup>(°)</sup> عبد العزيز شرف ، ص ٦٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۷۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> معجم مصطلحات الأدب ، ص ۲۰۹.

الأدبية الفكاهية "(1) . وقد كان في أصله " نوعا من التراشق بالشتائم، ويقصد فيه الشاعر إلى النيل من شخص بعينه ثم ارتقى فأصبح جمعيا... وحينذاك نشات الكوميديا أو الملهاة (1) فالهجاء والحالة هذه " نوع من السخرية القاسية (1)، وهذا يعني أن هناك قواسم مشتركة بينها، فهما " يبعثان من نفس واحدة، وهي النفس الحانقة، ويصدر أن عن هدف واحد هو الرغبة في الإيذاء والانتقاص". (1)

ويتفق أحيانا المغزى العام من السخرية والهجاء، " فهدف الهجاء الحق هـو تقويـم العيوب والإصلاح " (")، وهذا لا ينفي عن الهجاء مهمته التي عرف بـها، وهـي التشهير والانتقاص من الخصم، ويجد المتصفح لشعر الهجاء العربي شيئا من هذا القبيـل، خاصـة شعراء النقائض الذين وصلت أشعارهم إلى ذروة الهجاء المقذع بعدم تورعها عـن اختـلاق العيوب وإلصاق المنكرات بالطرف الآخر .

وقد يؤدي الهجاء في حالات معينة الوظيفة التي تؤديها السخرية، فكل منهما يسعى الله الموازنة "بين واقع الأشياء، وبين ما يجب أن تكون عليه " (١)، وعندما يكون الهجاء غير شخصي، ويبتعد عن الطعن في شخصية معينة، ويستخدم النماذج البشرية الركيكة لمحاربية الأخلاق الشاذة، يلتقي هنا الهجاء مع السخرية بوصفها " أداة لتأنيب هؤلاء الخارجين على المجتمع حين يستهينون بتقاليده أو يستخفون بمعاييره "(٧).

وإذا ما عرفنا أن السخرية تقوم بدور التعويض النفسي في نفس الساخر، فإن الهجاء - أيضا - هو " وسيلة التنفيس ضرورية لكي نستمر في مواجهة مشاكل ذات أهمية عليا" (^)، أضف إلى ما سبق أن الهجاء ضحية كما أن المسخرية ضحية ، وبهذا يقوم كل من الهجاء

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> عبد العزيز شرف ، ص . ٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> حالد القشطيني ، سجل الفكاهة العربية ، عمان ، ١٩٩٣ ، ص ٥.

<sup>(1)</sup> عبد اللطيف حزة ، ٨٢.

<sup>(°)</sup> آرثر بولارد ، الهجاء ، موسوعة المصطلح النقدي ، ترجمة د. عبد الواحد لؤلؤة ، بيروت ، ١٩٨٢. ج٢، ص ٢٩١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۲۹۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۷)</sup> عبد العزيز شرف ، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٨) آرثر بولارد، ص ٣٠٣.

والساخر " بدفع القراء إلى النقد والإدانة والمشاركة الوجدانية في النظر إلى هذه الضحية "(1). ويعتمد الهجاء على ملكة الفكاهة والسخرية للنيل من الضحية، وجعلها هدفا للرمي، فهي "كبش فداء يقدمها المجتمع مثقلة بذنوب جميع أفراده "(7). ويأتي الهجاء في مرتبة أدنسي من الفكاهة أو السخرية " فهو أسلوب اجتماعي ليس فيه ما يتصف بالسمو " (7)، ولذا تبقى الفروق قائمة ما بين السخرية والهجاء على كثرة الأمور المشتركة بينهما، " فالهجاء هو أدب الغضب المباشر والثورة المكشوفة على حين أن السخرية أدب الضحك القاتل والهزء المبني على شيء من الالتواء والغموض "(1).

وتختلف نظرة الساخر إلى الموضوع عن نظرة الهجّاء حيث أن " الساخر يستملي عقله، أما الهجّاء فإنه يفعل ذلك جاداً " (°)، وتظهر عليه علامات الغضب والانفعال. أما الساخر فإنه يداريها خلف ضحكة صفر اوية تخفي وراءها مدلولات عميقة شتى .

- المفارقة والسخرية :-

لقد ربط الدارسون في أحيان كثيرة بين السخرية والهجاء، وبين السخرية والفكاهسة، ووجدوا أن ثمة علاقة تنتظم هذه الفنون، ولكن العلاقة نزداد عند الحديسث عن السخرية والمفارقة، حيث أن كليهما ينبثق من حقيقة واحدة وهي " التناقض بين ما يقول النساس ومسا يفكرون، وبين ما يعتقدون وما هو واقع الحال"().

ويختلط المصطلحان في التعريف، فتأخذ المفارقة تعريف السخرية، فهي " أن تقول شيئا إلى وتقصد العكس "(") ، ويذهب صاحب كتاب " المفارقة/" أنه لا يوجد للمفارقة مصطلح متفق عليه، إذ أنها من وجهة نظره " مفهوم ما يزال في حالة تطور "(").

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) د. سي . ميوميك ، المفارقة ، موسوعة المصطلح النقدي ، ترجمة د. عبد الواحد لؤلؤة ، بغداد، ١٩٨٣، ص ١٠٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> آرثر بولارد، ص ۲۹۹.

<sup>(1)</sup> عبد اللطيف حزة ، ص ٨٢.

<sup>(°)</sup> شوقي محمد للعاملي ، ص ١٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> د. سي. ميرميك ، ص ١٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ١٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> السابق ، ص ۲۴.

وتخف حدة مناقشة التعريف عند غيره من الدارسين، إذ يوضح بعضهم مفهوم المفارقة بأنها اختلاف النتائج عن المقدمات، حيث " يكون السامع متابعا لموضوع ما، وبتحكم التوقع المنطقي للأحداث في ترتب بعضها على البعض، يتوقع السامع شيئا معينا، أو نحوا معينا من الكلام يتفق مع ما سبق أن استمعه، ويترتب عليه، أو يناسب الموقف الذي يصدر فيه الكلام، إذا هو يفاجا بما لا يتفق مع ما قبله، ولا يناسب الموقف " (۱).

ويرى مجدي وهبة أن المفارقة هي " النتاقض الظاهري " الذي يكون في عبــــارة " منتاقضة أو غير معقولة في ظاهرها مع أنها بالفحص والتأمل، يتبين أن لــــها أساســا مــن الحقيقة"().

ومهما يكن من أمر، فإن جميع التعريفات التي يوردها الدارسون تتبشق من بورة واحدة، هي التضاد، إذ أنها الصفة المشتركة بين أنواع المفارقة كافة، و" تكون المفارقة أشد وقعاً عندما يشتد هذا التضاد" (").

ومهما تعددت أنواع المفارقة إلا أنها تتقسم إلى قسمين كبيرين هما: المفارقة اللفظية، ومفارقة الأحداث، حيث أن المفارقة اللفظية، تثير أسئلة تقع في بـــاب البلاغــة والأســاوب والأشكال القصيصية والهجائية، ووسائل الهجاء، على حين أن مفارقة الأحداث، تثير مســائل شكلية أقل مما سبق، وتميل إلى إثارة مسائل تاريخية وفكرية " (1)، ولا تتحصر الفوارق بيــن النوعين بهذا وحسب، بل إن المفارقة اللفظية " ينظر إليها من وجهة نظر صاحب المفارقة "، وينظر إلى مفارقة الموقف " من وجهة نظر المراقب المتصف بالمفارقة " بالإضافة إلـــى أن المفارقة المؤتف تميل إلى أن تكون هجائية على حين أن مفارقة الموقف تميل إلى أن تكون هجائية على حين أن مفارقة الموقف تميل إلى أن تكـــون ذات صفة أكثر كوميدية أو مأساوية أو فلسفية " (1).

وثمة خصائص أساسية يجب توفرها في جميع أنواع المفارقة، فبالإضافة إلى التضاد بين المظهر والمخبر، هناك الغفلة المطمئنة لدى صاحب المفارقة الفعلية لدى الضحية التي تقوم على أن المظهر ليس غير مظهر"، ويأتى الأثر الكوميدي كمميز للمفارقة وأحد أركانها التي

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> عبد الحليم حقين ، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) معجم مصطلحات الأدب ، ص ٣٨١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> د. سي. ميوميك ، ص ٥٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۸۱.

<sup>(\*)</sup> نفـــــه .

تعتمد عليه (۱)، ولا بد أن يكون موقف المفارقة مشهدا لدى من يتصف بها، أي" أن يكون شيئا تجري مراقبته من الخارج "، وهذا ما يطلق عليه التجرد (۱). أما العنصر الآخر الذي تجميع عليه أنواع المفارقة فهو العنصر الجمالي، فلا بيد " أن تحميل المفارقية عنصرا جماليا دائما..... والمفارقة تأنق في الأسلوب..... غايتها إنتاج أبلغ الأثر بأقل الوسائل إسرافا " (۱).

يتبين من كل ما سبق، أن العلاقة وثيقة بين السخرية والمفارقة، وهذا ما جعلني اقيف عندها وقفة أطول من تلك التي وقفتها عند الفكاهة أو الهجاء، وذلك أن الحدود بين الفكاهية والسخرية أو بين الهجاء والسخرية تكون أوضح بكثير من تلك القائمية بين السخرية والمفارقة.

ويبقى السؤال التالي: هل المفارقة هي السخرية ؟ لقد اتفقت في السخرية والمفارقة عناصر كثيرة، سواء في التعريف أو الباعث أو الأسلوب أو النتيجة، وعلى الرغم من أن المفارقة تتخذ من السخرية طريقة للتعبير عما تريده (1). إلا أن صاحب كتاب المفارقة المذي يقر بهذا الأمر، يرفض أن تكون السخرية نوعا من المفارقة، ويعلل ذلك بقوله:

" كان من شروط المفارقة أن نحس بقوة المعنى الظاهر والحقيقي معا، وكانت السخرية مما لا يكاد يقع في باب المفارقة، فنبرة الساخر تؤدي معناه الحقيقي بشكل لا يقبل الستردد، بحيث لا يغدو من الممكن التظاهر أنه لا يعي قصده في ذلك المعنى "("). وعلى ذلك يمكن أن يميز الدارس بين السخرية والمفارقة فيما يعرض له من نماذج أدبية شعرية أو نثرية .

3- أنواع السخرية واساليبها :-

نتعدد أساليب السخرية وتتنوع ، وتختلف من كاتب ساخر إلى آخر، ويعود ذلك إلى التأثر بالأوضاع الاجتماعية و الاقتصادية والسياسية التي تطبع العصر، وإلى نفسية الشخص التي تختلف بين بني البشر .

وقد عدد على أدهم أنواع السخرية ، ورأى منها " السخرية المرة القاسية المتحاملة

<sup>(1)</sup> ينظر ، السابق ، ص ٥٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۷۲–۷۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ينظر ، السابق، ص ٨١.

<sup>&</sup>lt;sup>(•)</sup> ننســـه .

المتجنية، والسخرية الفلسفية والأخلاقية والسخرية المتسامحة العطوف الرفيقة وأخريرا السخرية البائسة الحزينة "(۱)

ومهما تنوعت السخرية، وتشعبت إلا أنها تنقسم إلى قسمين، يضم كل قسم تحت جناحيه أنواعا حسب الهدف أو الغاية، فهناك " السخرية الإيجابية وهي التي تتعامل مع المسخور منه بكثير من الاتزان، وهذه على عكس السخرية السلبية التي تستخدم المبالغة إلى حد التطرف والإثارة والنهش والتعريض ، وهذا النوع من السخرية يوجد عند الضحية التي تصبح في يوم ما جلادا "(۲).

وعلى كثرة أنواع السخرية " إلا أنه يوجد قاسم مشترك بين كل حدود الهزلمي ... وهـــذا القاسم المشترك هو النتاقض بين مضمون الظاهرة أو ماهيتها، وبين شكلها الممارس في الحياة الواقعة " <sup>(7)</sup>.

وتعتمد السخرية، في أثناء التعبير، على عنصر المفاجأة وعدم التوقع والخيال، وكذلك الغرابة التي تعني " انعدام التوافق ما بين الواقع وبين ما يطمح إليه الفنان الساخر " فهي " قائمة على فكرة المقابلة بين نقيضين " (١)

وتقوم السخرية في التعبير عن مضمونها على الأحداث المتنافرة الشاذة المشاهدة في الواقع معتمدة بشكل بارز، على ما تمدها به من مفارقات لغوية حادة، ويرى د. محمد مفتاح أن السخرية تأتي في " مستوى التعابير الجزئية لا على مستوى المقاطع والرؤى " (")، ويطلق على السخرية المقطعية أو القصيدة الساخرة مصطلح الهزل ، حيث يقول " وهي رؤيا لا يدل علىها المضمون وحده ، ولكن الشكل يرسم قسماتها أيضا "(١).

ومن أساليب السخرية كذلك أسلوب التقليد الساخر والمعارضة، والمدح بما يشبه النم والذم بما يشبه المدح .

وتتتوع أساليب السخرية تبعا لنتوع الموضوعات المسخور منها ، ولذا "قإن الفكاهة

<sup>(1)</sup> ينظر ، على أدهم ، ص١٠٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> سیمون بطیش ، ص ۱۸.

<sup>(</sup>٢) أسس علم الجمال الماركسي اللينين ، ص ١٠٧.

<sup>(1)</sup> ينظر ، عبد اللطيف حمزة ، ص ٨٤.

<sup>(°)</sup> محمد مفتاح ، مدخل إلى قراءة النص الشعري ، ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>۲) نفسسه .

و (السخرية) لا تتكرر أبدا ، وتتغير حتما في كل وقت لأن الانقطاع عن التغيير انقطاع عسن الحياة ، وإنن ينبغي للفكاهة أن تحيا حياة الإنسان نفسه "(). وهي نابعة من ثقافة الشعب ، وتركيبه الفسيولوجي والسيكولوجي ، ولذا فإن " لكل شعب فكاهته الخاصة فيه "(). وإن ما قد نراه نحن ساخرا ، فكها ، قد ينظر إليه الآخرون على أنه جد لا هزل فيه ولا مزاح . ٥ - دارسو الأدب الفلسطيني والسخرية :-

لا يعثر الدارس على دراسات موسعة تتاولت موضوع السخرية في الأدب الفلسطيني على الرغم من الإشارة إليها في العديد من الكتب التي تتاولت حركة الأدب الفلسطيني وأعلامه ، ويعد كتاب على الخليلي " النكتة العربية " - في حدود ما أعرف من أول الكتب التي نبهت إلى ذلك ، مع أن الكتاب - كما هو الواضح من العنوان - لا يقتصر على الأدب الفلسطيني ، لقد أشار الخليلي إلى رواية أميل حبيبي " الوقائع الغربية في اختفاء سعيد أبي النحس المتشائل " (١٩٧٤) . وإلى مجموعة قصص توفيق زياد الشعبية " حال الدنيا " النحس المتشائل " (١٩٧٤) . وإلى مجموعة قصص توفيق زياد الشعبية " وعاد الكاتب أنى ديوان سميح القاسم " الحماسة " (١٩٧٩) "، وعاد الكاتب الى ديوان سميح القاسم " الحماسة " (١٩٧٩) "، وعاد الكاتب المحتلة "(١٩٧٠) ، وكذلك أشار الكاتب إلى هذه الظاهرة ، وذلك في كتابه "شعروط وظواهر في أدب

ويشير إميل توما إلى ظاهرة السخرية في أدب سلمان ناطور، وذلك في مقدمته لمجموعة ناطور القصيصية " الشجرة التي تمتد جذورها إلى صدري " .ولم يغفل توما الإشارة إلى كُذَّاب آخرين ظهرت السخرية في أدبهم . (°)

ولا ترقى الإشارة السابقة إلى مرتبه البحث العلمي، ولكنها لفتت نظر الدارسين السبى هذه الظاهرة في أعمال هؤلاء الكتاب وغيرهم .

ويقف فاروق وادي في كتابه " ثلاث علمات في الرواية الفلسطينية " وقفة متانية أمام ظاهرة السخرية في رواية " المتشائل "(١).

<sup>(</sup>۱) حسين خريوش ، ص £.

<sup>(</sup>٢) أحمد أبو زيد ، الفكاهة والضحك ، عالم الفكر ، المجلد النالث عشر ، العدد (٣) ، ١٩٨٢، ص ٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ينظر ، النكتة العربية ، عكا ، ١٩٧٩، ص ١٣٩.

<sup>(\*)</sup> ينظر ، شروط وظواهر في أدب الأرض الحتلة ، ص ٥٧.

<sup>(°)</sup> ينظر ، الشجرة التي تمتد حذورها الى صدري ، عكا ، (١٩٧٩) ، ص ١١–٢١.

<sup>(1)</sup> ينظر ، ثلاث علامات في الرواية الفلسطينية ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ١٩٨١، ص ١٢٩–١٣٨.

ويأتي المتوكل طه في كتابه " دراسات في اللغة والأدب " على ظاهرة السخرية فسي مسرحية أميل حبيبي " لكع بن لكع " (١٩٨٠) (١) كما أنه في رسالة الماجستير التي أعدها عن إبراهيم طوقان ركز على عنصر السخرية في شعر الشاعر، وأفرد لذلك فصلا خاصا(١).

ويساهم الشاعر سميح القاسم في هذا الجهد، فيتحدث عن السخرية عند شعراء ما قبل عام ١٩٤٨ من حيث الموضوعات وأبرز الشعراء ، وذلك في مقدمة كتابه " مطالع من أنتولوجيا الشعر الفلسطيني في الف عام".

وينبغي الوقوف مليا عند رأي سلمى الخضراء الجيوسي الذي ورد في تقديمها "لموسوعة الأدب الفلسطيني المعاصر "وتحصر الكاتبة السخرية في اشعار إبراهيم طوقان، وتراث إميل حبيبي القصصي إذ تقول: "وكان طوقان يمزج السهجاء السياسي بالسخرية اللاذعة كلما سمح المقام. هذه الموهبة النادرة، التي تمتزج فيها الماساة بالكوميديا وتلتحسم النظرة الساخرة فيها بالإلتزام العميق بالقضية التي يناولها العمل الأدبي، ولم تتكرر في الأدب الفلسطيني على أي مستوى ذي بال إلا في الأعمال القصصية التي كتبها إميل حبيبي". وتضيف الكاتبة قائلة: "ولم يبد أي من الشعراء الفلسطينيين الآخرين الذين نظهروا بعد طوقان - وقد يكون بعضهم أفضل منه - أي اهتمام بالفكاهة أو السخرية ".

وثمة تناقض كبير وقعت فيه الكاتبة ، فبعد أن نفت أن يكون هناك شعراء ساخرون بعد طوقان ، تؤكد في الكتاب نفسه " أن السخرية أسلوب فني اتصف به مجموعة من الشعراء الفلسطينيين، وتذكر منهم: توفيق صايغ، مريد البرغوثي ، زكريا محمد، سميح القاسم، علي الخليلي " (°) ، وهؤلاء الشعراء عاشوا وكتبوا أشعارهم بعد طوقان .

وتجدر الإشارة إلى دراسة د. فيصل درّاج ، التي نشرت في مجلة الكرمل تحت عنوان " تقنية الحكاية وبناء السيرة الذاتية " (١). وقد رأى دراج أن المتشائل قد صيغت " من

<sup>(1)</sup> ينظر ، دراسات في اللغة والأدب ، منشورات مجلة مع الناس ، ١٩٩١ ، ص ١٢٩-١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر ، الساخر والجسد ، نابلس ، ١٩٩٤ ، ط٢ ، ص ٩٣ - ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ، مطالع من انطولوحيا الشعر الفلسطيني في ألف عام ، حيفا ، ١٩٩٠ ، ص ٢٧-٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> موسوعة الأدب الفلسطيني المعاصر ، بيروت ، ١٩٩٧ ، الشعر ، ج١ ، ص ٣٧.

<sup>(\*)</sup> ينظر ، السابق ، الصفحات ٥١، ٨٤، ٨٤، ٩١، على التوالي .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>ینظر ، الکرمل ، عدد ۰۲، ۱۹۹۷ ، ص (۱۸۳–۱۹۰).

السخرية والهجاء الذاتي "(١).

٦- الأدباء الفلسطينيون والسخرية :-

يلحظ قارئ الأدب الفلسطيني ودارسه أن ظاهرة السخرية في الأدب الفلسطيني لفتت انتباه الدارسين والكتاب على السواء .

وقد كان غسان كنفاني أول من أشار إلى نجاعة هذا الأسلوب، وذلك حيث درس الب الأرض المحتلة عام ١٩٤٨، ولقد رأى أنها – أي السخرية – " نوع من الحث على الصمود. ونابعة من شعور صميمي ......، فهي وسيلة يلجأ إليها الكتاب للرد على وجود العدو رده اليومي إمعانا في الاستخفاف "(۱). ولذا فإن كنفاني " يعد السخرية مستوى أولي من مستويات الشعر المقاوم الذي يسير مع الحياة نفسها "(۱).

ويعلل أميل حبيبي ، وهو من أبرز الكتاب الذين يحفل أسلوبهم بظاهرة السخرية ، بروز هذه السمة في كتاباته بما في الواقع من تتاقضات تحتم عليه أن يكون ساخرا، ولذا في السلوبه في المتشائل " هو أسلوب الهزل الجارح، وهو نفس الأسلوب الذي يلتجئ إليه في عمله السياسي اليومي "(3)، ويؤكد أن " الأدب الساخر الاجتماعي والسياسي لا يقدر على معالجتسه سوى أدباء يتحلون بشجاعة متناهية "(9) . ويرى في السخرية مانعه الصواعق، إذ " مسن دون السخرية كان يمكن للشعب أن يحترق " ويتابع رأيه قائلا: " إن هذا الجنس الأدبسي – وهو السخرية للم يستطع الطغاة أن يزيلوه ..... ، فاستطاع أن يعيش، وأن يتلافي كل محساولات الإحراق "(1).

وينظر على الخليلي الى الأدب الساخر على أنه " باب لكل الهموم الإنسانية التي تخترق عظامنا في الرمن الرديء "٢٠٠٠. " وأن هذا الأدب الذي يغوص في المرارة والسخط

<sup>(</sup>۱) ينظر ، السابق ، ص ۱۸۸.

<sup>(</sup>٢) أدب المقاومة في فلسطين المحتلة ، بيروت ، ص ٤٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ٥٠.

<sup>(1)</sup> يصرح الكاتب ممنّا الرأي عام ١٩٧٠ في اللقاء الذي أجرته معه الكاتبة رضوى عاشور في مجلة فلسطين الثورة " وأعتمد هنا على ما أورده فاروق وادي في كتابه ، " ثلاث علامات في الرواية الفلسطينية ، ينظر الكتاب ، ص ٩٨.

<sup>(°)</sup> نفسسه ، ويصرح بمذا الرأي عام ١٩٧٩، في بحلة فلسطين النورة ، كذلك.

<sup>(1)</sup> ينظر ، اميل حبيبي. الحوار الأخير أنا مانعة الصواعق الفلسطينية ، مشارف ، ع (٩) ، حزيران ، ١٩٩٦ ، ص ١٨.

<sup>(</sup>٧) ينظر ، النكتة العربية ، ص ١٣٦.

والحزن والعذاب يمتلئ بالعشق والتفاؤل والثورة " ('). ويرى أن هذا الأدب " ليسس مسهلاً وليس هو بدعة عابرة " ('). ويشترط لسترعرع السخرية في الوقت الحاضر " توفر الديموقراطية " ذلك أن غياب الديموقراطية . وغياب حرية التعبير، وغياب حقوق الإنسان سوف يطحن أدنى إمكانية لهذا الفن العظيم طحنا "(').

ويلتفت أميل توما إلى مفعول السخرية في مقاومة الخصم ، فيرى فيها "سلاحا قويا في مقاومة الاضطهاد القومي ، وأسلوبا ناجحا في سحق أعوانه، وإسقاطهم عن عروشهم"(١)

ويؤكد محمود درويش أهمية الأدب الساخر في مواجهة الواقع، ويعد السخرية " نوعا من البكاء المبطن الذي هو خير من دموع الاستعطاف "(").وقد أشرت فيما سبق إلى أن سميح القاسم قد تتبه إلى وجود ظاهرة السخرية في الشعر الفلسطيني قبل عام ١٩٤٨، مبررا وجهة نظره في الأدب الساخر، إذ يقول: " أن الفهم الواعي لعمــق المشــكلة مــن قبـل الأدبـاء الفلسطينيين أدى إلى نشوء مناخ من السخرية السوداء "(").

ويذهب سلمان ناطور في أنتاء حديثه عن الصحافة الساخرة في فلسطين قبــــل عـــام العدم الله أن الحاجة إلى السخرية في هذا الواقع تأتي من أجل الكشف عن عبثية الواقـــع، ورفع معنويات الذين يقاومون ببسالة وتحد وصمود " (٧).

وبعد، فتؤكد آراء الدارسين والكتاب الفلسطينيين على أن السخرية ظاهرة لها حضورها في الأدب الفلسطيني. وعلى الرغم من ذلك لم تدرس دراسة منهجية وهذا ما آمل أن يكون قد تحقق لي في مجال الشعر بين عامي ( ١٩٤٨ و ١٩٩٣ )، ولكني سوف أقف في الأوقفة سريعة أمام هذه الظاهرة في الشعر الفلسطيني قبل عام ١٩٤٨ .

٧- السخرية في الشعر الفلسطيني قبل عام ١٩٤٨ :-

تبرز السخرية في هذه الفترة واضحة وضوحاً تاماً في أشعار إبراهيم طوقان ، وقد

<sup>(</sup>۱)نفــــه .

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> شروط وظواهر في أدب الأرض المحتلة ، ص ٥٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۲)</sup> مرايا السخرية ، نابلس ، ۱۹۹۳ ، ص ۱۳.

<sup>(1)</sup> الشجرة التي تمتد حلورها إلى صدري ، المقدمة ، ص ١٥.

<sup>(°)</sup> محمود درویش وسمیح القاسم ، الرسائل ، حیفا ، ۱۹۹۱، ط۲ ، ص ۸٤.

<sup>(</sup>١) مطالع من انتولوحيا الشعر الفلسطيني قبل ألف عام ، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) ثقافة في ذاتما ... ثقافة لذاتما ، أصدار كرمل ميديا ، ١٩٩٥ ، ص ٩٧.

أفاض في الكتابة عنها الشاعر المتوكل طه في رسالته الماجستير، وقد خلص الى أن ظاهرة السخرية كانت تشكل ظاهرة لافتة للنظر في شعره، وقد جاءت باساليب متعددة ، وقد تعدد المسخور منه في هذه الأشعار، فهناك الإنتداب البريطاني والزعماء العرب والأحزاب الوطنية المتصارعة فيما بينها ناسية أو متناسية الهم الوطني، وقد كانت أشعاره الساخرة تحمل نظرة تتبؤية، وقد تعددت كذلك أنواع هذه السخرية، بين سخرية مرة ماسساوية وسخرية لاذعة متهكمة، وكان يغلب عليها أحيانا طابع الفكاهة والدعابة.

وقد ركز طوقان في سخريته على الجانب السياسي، وأهمل نقده الجانب الاجتماعي(١)، ويرى المتوكل أن الشاعر قد " سخر وتهكم من الأشخاص أكثر مما سخر من الأشخاص المفاهيم والقيم " (١) وهذا حكم - فيما أرى - غير دقيق، وذلك أن السخرية تتخذ من الأشخاص وسيلة لضرب الظاهرة المراد محاربتها، ولا تتخذ من الأشخاص هدفا المرمي بحد ذاتهم، لا سيما أن طوقان أراد من وراء سخريته التقويم وتبصير المجتمع بعيوبه لإصلاحها، ولم يكن يقصد الهجاء الذي يكون هدفه التشهير والانتقاص من أشخاص معينين .

ولم تخل أشعار الشعراء المعاصرين لطوقان من السخرية، وأن لم يكن لها الحضور ذاته، فقد حفلت أشعار وديع البستاني ( ١٨٨٠-١٩٥٤ ) وعبد الكريم الكرمي، أبى سلمى ( ١٩١٠ - ١٩٨١ ) واسكندر الخوري ( ١٨٨٠ - ١٩٧٨ ) واسكندر الخوري ( ١٨٨٠ - ١٩٧٧ ) بأبيات تبدو فيها السخرية واضحة .

تظهر السخرية في أشعار وديع البستاني، في قصيدته " الفتوى " التي نظمها على أثر الحفلة التي أقيمت في ١٩١٨/٧/٢٤ لوضع أساس الجامعة العبرية بالقدس، ووضع فيها كل من مطران الإنجليز " مكنس " ومفتي القدس " الشيخ كامل الحسيني " حجرا ، وتتكون القصيدة من سؤال وجوابه، فقد " سأل الشاعر سؤالاً بالشعر يطلب الجواب من المفتي، فجاء الجواب بقلم شقيقه " الحاج أمين الحسيني " فنظم الشاعر الجواب شعرا أيضا "كيقول:

الأسود بالركن الأغر فوق رأس الطور تلهو بالعبر

أفتني بالله بالكعبة بالحجر إن علت في عزها شامخة

<sup>(1)</sup> ينظر ، المتوكل طه، الساحر والحسد ، ص ٩٣-١٢٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن ياغي ، حياة الأدب الفلسطيني الحديث ( من أول النهضة حتى النكبة ) ، بيروت ، ١٩٦٨، ص ١٧٨.

ونهى الحاخام فيها وأمر إن للمطران والمفتى حجر (¹) وغدت جامعة عبرية ليقول الشيخ والقس انثد

ويتهكم الشاعر على مفتي يافا الذي اصطحبه المندوب السامي إلى مصنع الخمسور اليهودي الكبير الذي افتتح سنة ١٩٢٠ في عيون قارة، حيث القى المفتي سلة من العنب في المعصرة بعد المندوب السامي، فيرى البستاني أنه لا فرق بين من يشارك في صنع الخمسرة وبين من يشربها، وها هو اليوم يعصرها، فلا بد أنه شاربها غدا:

عند اليهود وما هديت تهودا

يا مفتى الإسلام، تعصر خمرة

اليوم تعصرها وتشربها غدا (٢)

أنكرت دين محمدٍ ومحمدا

وقد عبرت قصيدة البستاني المولدية عن تلك الأحوال التي سادت فلسطين على أشر " انهيار الملك العربي في سوريا وتسلم هربرت صموئيل مقاليد الحكم في فلسطين، وانفسح المجال للدس وأحدث ردة في الإيمان الوطني "، فأخذ الشاعر يسخر فيها من تلك الأحسوال، فلا يتذكر الناس حادثة المولد إلا في حينها، أما بعد أن تقضي مراسم الاحتفال فسرعان ما تتسى، ويحاول الناس في هذا الاحتفال تجديد ذكرى المجد القديم، ولكن المجسد ثساو لسن يتجدد:-

تقضىي مراسمها وتتسى في الغد

أبكل عام حفلة للمولد

والمجد ثاو ليس بالمتجدد (٦)

وتجدد الذكرى لمجد تالد

فقد ضاع قومه في شتى المذاهب والدروب مما يجعل الشاعر ينفـــث تحســره علـــى قومه، بلهجة لا تخلو من سخرية مرة:

وتمدين وتدمشق وتبغدد (١)

يا صَّميعة الأقوام بين تمقدس

ولم تخل أشعار أبي سلمى في تلك الفترة من السخرية، بل إنها برزت بوضوح تام في قصيدته "لهب القصيد" التي كتبها عام ١٩٣٦، وذاع صيتها في الآفاق، وقد سخر فيها من الحكام العرب، سخرية لاذعة مرة، قلما تحققت في الشعر الفلسطيني قبل عام ١٩٤٨.

<sup>(</sup>۱)نفسسه

<sup>(</sup>۲) ينظر ، السابق ، ص ۱۸۱/۱۸۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نفسسه .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نفــــه .

لقد أتى فيها أبو سلمى على مجموعة من الحكام في حينه، وأخذ يشنع عليهم تشنيعا، وامتزج فيها الهجاء بالسخرية المرة الحزينة .تتكون القصيدة من أحد عشر مقطعا، تتفاوت في عدد أبياتها، فقد جاء بعضها في تسعة أبيات، واقتصر بعضها الآخر على بيتيسن، وجساءت القصيدة عموما في خمسة وستين بيتا، ينتظمها بحر واحد، هو مجزوء الكامل. وقد بدأها الشاعر بقوله:

شكوى العبيد إلى العبيد (١)

انشر على لهب القصيد

تظهر السخرية في القصيدة في المقاطع الأولى، التي وجهها إلى الحكام العرب في الله الفترة، وقد خص منهم الملك السعودي والملك الأردني وإمام اليمن وملك العراق وملك مصر، فهؤلاء الملوك – من وجهة نظره – لا يملكون شيئا سوى الهبيد وهو الحنظل. وقد تعللوا بالوعد، لا يعرفون للعمل الجاد طريقة، فقد أذلهم اليهود بوعدهم وهو وعد بلفور:-

سوى التعلل بالوعود

سحقا لمن لا يعرفون

ولا أذل من البهود (٦)

وأنلهم وعد اليهود

وتتخذ السخرية أسلوبا واحدا في المقاطع التي تبدو فيها الذي تعتمد على التهكم والمفارقة الحادة واللغة، ويمكن الوقوف عند أحد المقاطع؛ ليتبين كيف سخر الشاعر من هؤلاء الحكام .

يوجه الشاعر خطابه في قصيدته إلى القارئ العربي، وينظر السي حكم العرب وصنيعهم، وفي المقطع السادس يلفت نظر القارئ إلى حاكم مصر، الملك فاروق، حيث أن مصر قد ضيعت أمانيها في أيام حكمه ، وهنا يظهر التلاعب بالألفاظ المذي يودي مغزى السخرية، فيطلق على الملك اسم الغريد، فيشتقه من اسم زوجته الفريدة ، ساخرا منه ومتهكما عليه.

ولا يخلو الحديث كذلك من المفارقة، إذ أنه يطلب أولا من مصر أن تميد وتتكبير ولكنها تفاجأ في الأبيات التالية أن أمالها مضيعة، وأن النيل يبكي ولا يستطيع السير من ثقل القيود، تحيط بحاكمها الغريب عنها حاشية من الشياطين والمردة من ذوي العيون الزرقاء، وبهذا يومئ الشاعر إلى أن هؤلاء الأعوان كسيدهم غريبون عن الأمة العربية: -

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أبو سلمى ۽ بيروت ۽ ۱۹۷۸ء ص ۲۱.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نفسیه .

وقل لها يا مصر ميدي

بين الفريدة والفريد. (١)

واهبط إلى مصر الهلوك يا مصر ضيعت المنى

ويلجأ الشاعر إلى الصورة الكاريكاتيرية المضحكة التي تقوم على تشويه صورة هذا الحاكم، فما هو إلا دمية يتلهى بها في يوم العيد:

يتلهى بها في يوم عيد

ما أنت إلا دمية

ويقوى على جر القيود<sup>(۲)</sup>

والنيل يبكي حيث لا

ويغلب على المقاطع الأخيرة للقصيدة النفس الجاد، فتبتعد عن السخرية، وتصف الأبطال الفلسطينيين الذين يدافعون عن فلسطين وبذلك تختلف حياتهم عن حياة الملوك، ويذكر أسماء القسام وفرحان السعدي وهم رموز فلسطينية مقاومة، وقد عقد أبو سلمى أمله بالتحرير والخلاص على الشعوب العربية:

أنتم مبعث الأمل الوحيد (٦)

إيه شعوب العرب

ويسخر الشاعر في قصيبته "التقسيم "من اللجنة الملكية التي عينتها بريطانيا، لحل مشكلة فلسطين، وليس هناك ما يشير إلى الزمن التي كتبت فيه القصيدة، إذ أنها كتبت على الأرجح بعد صدور قرار تقسيم فلسطين عام ١٩٤٧، وقد رأى الشاعر في هذا الحل أكبر مشكلة، وتتكون القصيدة من بيتين على البحر الكامل. يقول:

حتى تحل مشاكل المستقبل

أهدوا بلادي لجنة ملكية

حلا، فكان الحل أكبر مشكل (١)

درست، فما وجدت سوى تقسيمها

وثمة شاعر آخر، لم تخل أشعاره من السخرية، هو عبد الرحيم محمود، وتكاد تتشلبه الموضوعات التي سخر منها وتلك التي سخر منها أبو سلمى، لقد سخر عبد الرحيم من اللجنة البريطانية التي عينت للتحقيق في أسباب ثورة ١٩٣٦، ومن أولئك الذين تعلقوا بها، وأمنوا بجديتها وانتظروا نتائجها، وكأنها – أي النتائج – ستكون فاخرة، وهذا ما يراه الشاعر، وهو ما

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۲۳.

<sup>(</sup>۲) ننسسه،

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲٤.

<sup>(</sup>٤) السابق، ص٣٩

تحقق، والقصيدة قصيرة، تتكون من ثمانية أبيات، قد بناها الشاعر على مجزوء الكامل، ويسيطر على القصيدة نغم التهكم الجارح، يقول:

| يا من توله بالحبيب | هناك قد رجع الحبيب   |
|--------------------|----------------------|
| لقد انتظرت إيابه   | شوقًا، فها هوذا يؤوب |
| في جبيه لعب الهوى  | يلهو بها الصب اللعوب |
| لك في حقيبته نصيب  | فاخر، بئس النصيب (١) |

وقد قلت السخرية من الموضوعات الاجتماعية آنذاك، وما ذلك إلا لقلمة الشعراء الإجتماعي في تلك الفترة بشكل عام، ويرجع د. محمد شحادة عليان ذلك " إلى ثقافة الشعراء الدينية، فقد نهلوا من الأزهر الشريف، فراحوا يركزون على الجانب الديني والأخلاقي هذا إلى أن العادات والتقاليد الأجنبية لم تكن قد تفشت بعد في المجتمع الفلسطيني حتى يتسع لسها مجال الشعر الاجتماعي" (") ومع ذلك لم تخل أشعار تلك الفترة من مقطوعات يسخر أصحابها فيها من بعض العادات والتقاليد الاجتماعية والظواهر الاجتماعية الطارئة، التي للم يعرفها المجتمع الفلسطيني من قبل . من ذلك سخرية إسكندر الخوري البيتجالي، في قصيدته " الكعب العالي "، من تلك الفتاة التي أخذت تزهو بحذائها ذي الكعب العالي أمام الرجال ، فتأتي علمي حصاة كبيرة ، فتزعزع الكعب ، وتتغير مشيتها ، مما يضحك الرجال منها ، فتتوارى خجلة، لا تدري الشرق من الغرب ، أو الجنوب من الشمال ، ويعرض البيتجالي كل هذا باسلوب قصصي ، وتتألف القصيدة – كما يوردها د. كامل السوافيري – من ثمانيسة عشر بيتا ، وتنظمها البحر الخفيف ، تظهر السخرية واضحة في قوله :-

| بازدهاء كظافر في قتال    | تارة كالغزال تمشي وطورا |
|--------------------------|-------------------------|
| لم يدعها تسير سير الكمال | كل هذا لأن ذا كعب عال   |

وحياء وحيرة وانذهال صدم الكعب ، كعب ذات الدلال فغدا خفها من الكعب خالى بعد حين رايتها في ارتباك حجر في الطريق كان كبيرا صدمة من مكانه زعزعته

<sup>(</sup>١) عبد الرحيم محمود ، ديوانه ، تقديم كامل السوافيري ، بيروت ، ١٩٨٧ ، ص ١٢٧-١٢٨.

<sup>(</sup>٢) الجانب الإحتماعي في الشعر الفلسطيني المعاصر ، عمان ، ١٩٨٧، ص ٣٢.

وهي تخفيه عن عيون الرجال فعلا ضحكهم رؤوس الجبال كغراب مقلد للحجال وهي لم تدر شرقها من شمال (1)

وانحنت عند ذاك والتقطته غير أن الرجال قد نظروها فمشت تسرع الخطى بحياء وتوارت عن العيون سريعا

<sup>(</sup>١) الأدب العربي المعاصر في فلسطين ، دار المعارف ، ١٩٧٥، ص ١٩٥٨.

# الفصل الأول: -السخرية بين عامي (١٩٤٨ - ١٩٦٧)

- ١-١ تمهيد
- ١-٢ السخرية في شعر المنفى من عام (١٩٤٨-١٩٦٧).
  - ١-٢-١ عبد الكريم (أبو سلمي).
    - ١-٢-١ محمود سليم الحوت .
      - ١-٢-٣ محمد العدناني .
        - ١-٢-١ معين بسيسو .
- ١-٣ السخرية في شعر شعراء المناطق المحتلة عام ١٩٤٨.
  - ١-٣-١ توفيق زياد .
  - ۱-۳-۲ راشد حسین .
  - ۱-۳-۳ محمود درویش.
    - 1-٣-1 سميح القاسم .

# الفصل الأول السخرية بين عامي (١٩٤٨–١٩٦٧)

#### ١-١ تمهيد

أحدثت النكبة انقلابا في الواقع الفلسطيني، حيث أصبح الشعب مشتتا، تضم معظمه مخيمات اللاجئين في الدول العربية والضفة الغربية وقطاع غزة، ولم يبق إلا جزء قليل من الشعب متشبثا بأرضه، وقد عانى هؤلاء أصنافا من العذاب والتتكيل لإرغامهم على ترك أراضيهم.

وقد اتخذت الأنظمة العربية موقفا سلبيا من هؤلاء اللاجئين، تمثل ذلك في الصمت والسكون والتعتيم الإعلامي والتضييق عليهم في السفر والتجوال، على حين أنه "كان لليهودي الأمريكي - مثلا - أضعاف أضعاف ما للاجئ الفلسطيني من حرية التقل على سعة الوطن العربي من المحيط إلى الخليج ". (')

هـذه صورة جزئية لحالة اللجوء، ولكن مسا هي الحالة التي عاشها الفلسطينيون تحت الاحتلال؟، إنها حالة " المعتقل " (")، فقد تحول الوطن إلى سجن كبير، وتحول التائه اليهودي إلى حاكم صهيوني " (")، يتحكم بحياة الناس وأرزاقهم، يضيق عليهم الخناق في كل مجالات الحياة؛ ليحقق شعاره العالمي " أرض بلا شعب الشعب بــلا أرض "، وقــد استخدم وسائل عدة، قتلا وترويعا للناس، وزرعا للرهبة في للنفوس، والتضييق عليهم في المعيشة اليومية حيث السجن والإقامة الجبرية. (")

وقد انتهج المحتلون سياسة ترمي إلى فصل الأقلية العربية عن جذورها التاريخية والقومية، وحاربوا التعليم بين العرب بوسائل شتى؛ فقد هددوا المعلمين القدماء، الذين وصفوهم بأنهم " مسمار بلا طبعة " (')، وعملوا على استبدالهم بمعلمين غير أكفاء، يعلمون مناهج باهتة الفكر، تؤدي في نهاية الأمر إلى قطع الجيل الجديد عن كل ماض له، ولاحقوا الطلاب العرب الذين يتابعون تحصيلهم العلمي، وقد ساق غسان كنفاني امثلة

<sup>(</sup>١) يوسف الخطيب، ديوان الوطن المحتل، دمشق، ١٩٦٨، ص ١٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> تقسسه .

<sup>(</sup>b) ينظر ، الأدب الفلسطين المقاوم تحت الاحتلال ، ص ٣٢ وما بعدها .

<sup>(°)</sup> السابق ، ص ۲۷.

عديدة على من قتل من الطلاب أو ضغط عليهم لترك الدراسة (''، ولذا لم يمثل الطلاب اليهود (''. الجامعيون نسبة تستحق الذكر للطلاب اليهود (''.

أما الفلسطينيون الذين غادروا وطنهم والتجاوا إلى الضفة الغربية وقطاع غزة، فلم تكن حالهم بأحسن من هؤلاء، فقد كانوا يعيشون في حالة لا توصيف بالمنفى القومي الشامل ولا بالمعتقل، وإنما هي حالة بين بين، " فهاتان المزقتان من التراب الفلسطيني ملا هما في الحقيقة إلا نافذتا المعتقل، وبوابتا الخروج إلى المنفى الكبير"  $^{\circ}$ .

يتضح مما سبق أن الفلسطينيين عاشوا حياة لا تخلو من هوان، وكان وقعها عليسهم نقيلا، وهذا ما يلحظه دارس أدب هذه الفترة، فقد كان في بدايته أدب حنين وشكوى وحزن وندب حظ، متسما "بالذهول وعدم التصديق والرجاء بعودة سريعة" (")، وبعد أن تجسرع أصحابه الكأس واعتادوا على الحزن أخذوا يبحثون في أساليبه المتاحة ليحاولوا تغيير هذا الواقع أن استطاع ولو نفسيا، وبدأت تظهر في الشعر الفلسطيني في تلك الفترة بكل قوة "شخصية اللاجئ، فأخذ يتحدث عما يعانيه هذا اللاجئ من صنوف الجسوع والعسري والتشتت..." (").

ولهذا الأدب مميزات خلقتها الظروف والوقائع المعيشة، ووظائف يقوم بها يؤديها على أكمل وجه، فهو "أدب تحريض وتعبئة، وتكوين وعي وطني قومي ومن شم إيجاد اتجاه عام ورأي عام ليساند قضية النضال ويدعمها ماديا ومعنويا" (")، وهو بذلك يحقق صفة الإلتزام بالقضية المركزية لا للفلسطينيين وحدهم بسل للعرب جميعا، شعراؤه مقاومون ملتزمون، يدركون ما للقول من أثر فعال، ونتيجة لالتزامهم هذا فقد تعرضوا للسجن والتعذيب والإقامة الجبرية والتضييق عليهم اقتصاديا واحيانا طردهم وتشريدهم.

والسخرية أبرز ما في هذا الأدب من سمات، فلا تطفو السخرية على الألسنة إلا في حالات المفارقة الحادة المكررة يوميا، فهي تعتمد على الواقع أساسا، وما في هذا الواقـع من تناقضات (١)، يروج لها لتصبح حقيقة، وكلما زاد هذا التناقض بـرز الأدب الساخر،

<sup>(</sup>١) ينظر ، الأدب الفلسطيني المقاوم تحت الاحتلال ، ص ٢٨ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) السابق ، ص ۲۷.

<sup>(</sup>T) يوسف الخطيب ، ص T.

<sup>(1)</sup> احسان عباس ، الشعر في فلسطين حتى عام ١٩٦٧ ، الموسوعة الفلسطينية ، قسم ٢ ، بحلد ٤ ، ص ٢٥ .

<sup>(°)</sup> نفسه ، ينظر كذلك ، على الخليلي ، النص الموارب ، الخليل ، ١٩٩٧ ، ص ٨٨.

<sup>(</sup>١) شاكر النابلسي ، ص ١٤٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أحمد أبو زيد، ص٩

مبينا مدى الفجوة بين المثالي الذي يطمح إليه الأديب، وبين الواقع السذي يصطدم به بوصفه مواطنا عاديا أو شاعرا ذا إحساس مرهف. (١)

# ١-١ السخرية في شعر المنفى من عام ١٩٤٨ حتى عام ١٩٦٧:

برزت سمة السخرية في الشعر الفلسطيني الذي كتب في المنفى بروزا لافتا النظو، ويلحظ الدارس أنها أوضح ما تكون في شعر كل من: عبد الكريم الكرمي (أبو سلمي) ومحمود سليم الحوت ومحمد العنناني، ويدرج مع هؤلاء معين بسيسو الذي ولد في غزة، وعاش فيها لفترة، وإن لم يعش أهل غزة حياة النفي، مثلهم مثل سلكان الضفة غير المهاجرين، إلا أن الدارسين اعتادوا دراسة أدبهم في أثناء دراسة أدب المنفى، عدا عن أن معينا نفسه عاش متنقلا بين أكثر من بلد عربي، ومات بعد عام ١٩٦٧ في المنفى بعيدا عن غزة.

### ١-٢-١ عبد الكريم الكرمي أبو سلمى):

ولد أبو سلمى في طولكرم سنة ١٩١٠، ويشير بعصص من أرخ لأعلم الأدب الفلسطيني أنه ولد عام ١٩٠٩ (٣)، تلقى تعليمه الأولى في بلاته، حصل قبل علم ١٩٤٨ على البكالوريا في مدارس دمشق والتحق بمعهد الحقوق الفلسطيني، وحصل منه على إجازة الحقوق وعمل في مهنتي التدريس والمحاماة حتى نزح، عام ١٩٤٨، إلى دمشق حيث عمل فيها بالتدريس والمحاماة كذلك، صدرت أشعاره في مجموعة كاملة قبل وفاته عام ١٩٨٠، .

يحفل شعر أبي سلمى الذي نظمه بعد عام ١٩٤٨ بأبيات لا تخلو من السخرية، حقل أن المرء لا يقرأ قصائد ساخرة من أولها إلى آخرها، إلا أنه يعثر في ثناياها على ما يعبر عن سخريته من الواقع الأليم.

ويمكن الوقوف عند قصيدة " المشرد "، وهي قصيدة حملت عنوان إحدى مجموعاته، وقد نظمها بعد النكبة، وفيها تصوير لحياة الفلسطينيين:

سر معي في طريق العمر وقل: أين من يحمي الحمى أو من يلبي؟ (١٠)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> علي أدهم ، ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) يمقوب العوادات ، ( البدوي الملام ) ، أعلام الفكر والأدب في فلسطين ، عمان ، ١٩٧٦ ، ص ٣٦٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) حول ترجمته ، ينظر ، أحمد عمر شاهين ، موسوعة الكتاب الفلسطينيين في القرن العشرين ، ١٩٩٢، ص ٢٨٢ وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ديوان أبي سلمي ، بيروت ، ١٩٧٨ ، ص ١٥٦.

ثم ينتقل من وصف المأساة التي يعيشها المشرد إلى سخرية واقعية جارحة، تتبع من فهمه الحقيقي للواقع، فيتساءل الشاعر عن السر وراء تشريد أهله، ومن هم سبب ذلك!

وتتكون القصيدة التي نظمت على بحر الرمل من ثلاثة وعشرين بيتا، ويغلب عليها طابع الحزن، وفيها يخاطب أبو سلمى اللاجئ الفلسطيني طالبا منه أن يتغلب على جراحه وأن ينهض من كبوته حتى يعود اللاجئون إلى الديار، ولا تخلو القصيدة في بعض أبياتها من السخرية، وبخاصة ذلك المقطع الذي يتحدث فيه عن الزعماء العرب وجيوشهم. يقول أبو سلمى:

في السورى عسدو أم محسب وملسوك شردوكسم دون ننب سلمت أوطانكم من غير حرب وإذا أمعنت فالحاكسم غربي حكمت فيه على تشريد شعبى. (1) یا رفاق الدرب هل شردکم زعماء دنسوا تاریخکم وجیوش غفر الله لها دول تحسبها شرقیة یوم هزت للوغی رایاتها

وتبدو السخرية واضحة في الأبيات السابقة، سواء من خلال بعض العبارات مثل " غفر الله لها"، أو من خلال المفارقة؛ فالجيوش وجدت لتحارب وتدافع عن الأوطسان لا لتسلمها، وهي حين رفعت الرايات للحرب لم ترفعها لتعيد الشعب إلى أرضه بل لتشرده.

ويتكرر هذا النغم الساخر من الزعماء العرب في قصائد أخرى، ففي قصيدة " التراب الخصيب " يعتبر أبو سلمى هذه الدول وهؤلاء الزعماء دمى تمثل ما أوكل إليها من أدوار:

رسموه لها وفصلا مريبا يشوي وجوهها والجنوبا (<sup>۱)</sup> دول كالدمى تمثـــل دورا تتثنى على المسارح والميسم

وتمتزج السخرية في أشعار أبي سلمى مع الحسرة والبؤس، معبر اعن ذلك الشعور بالمفارقة التصويرية: --

یظامسه ظلم سنمسار وفی راحته سکین جزار<sup>۳</sup> والشعب كم من حاكم باسمه في عينيه دمعة باك

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۵۲ وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۰۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۶۱.

وتختلط أحيانا السخرية مع الهجاء، حيث الشتائم المباشرة والسب العلني يطفوان على القصيدة، فيفقدانها إحدى مميزات الشعر الساخر، وهو الاعتماد على المواقف الموحية واللغة المبطنة لتحقيق الغرض العام من السخرية وهو الإضحاك، أو على الأقل رسم ابتسامة طفيفة على الشفاه، ولكن بدلا من ذلك، تعلو النغمة الخطابية، كما في قول في قصيدة " النازحون":

وامسح اليوم دمعة التمساح عليها إلا يد السفاح منك الأعادي غير نباح(١) قل لمسن يُدَّعي المروءة اقصر قل لمن يُدَّعي العروبة ما كنت اسد خسادر عليها ولا يسمع

وتتكرر سخرية أبي سلمى التي يغلب عليها طابع الهجاء في قصائد أخسرى، ثمسة موقف محدد من الحكام الذين يظهرون شيئا ويخفون أشياء، الحكام الذين – كما يسرى – ضعفاء أمام الأجنبي ولكنهم أسود على شعبهم، ولذلك فإن الشاعر يسخر مسن المواكسب التي تمر ولكنها خالية من الروح، ومن الأعياد التي ليس فيها عيد حقيقسي، إنسه يسسمع أصواتا لا رنين فيها، ويقرأ عن أسماء لا وجود لها، ويرى جنودا تموج دونما انتصسار، ويصغي إلى من يزعم أنه حر، ولكنه في الحقيقة عبد، وهكذا تلعلع البيانات دونما جديسد فيها، هكذا يقيم أبو سلمى نصه على المفارقات الفاضحة في العالم العربي:

وهم أبدا على أهلي أسود وأعياد وليس هناك عيد وأسماء وليس لها وجود وأحرار وكلهم عبيد بيانات وليس لها جديد<sup>(1)</sup> ارانب إن تعرض اجنبي تمر مواكب لا روح فيها وابواق وليس لها رنين وأخبار تموج ولا انتصار تلعلع في جوانب كل افق

# ١-٢-١ محمود سليم الحوت

ولد محمود سليم الحوت في يافا سنة ١٩١٦، وأنهى دراسته الابتدائية فيها. التحق بالمجامعة الأمريكية في بيروت، وتخرج فيها سنة ١٩٣٧ ببكالوريا في الأدب. رحل بعد النكبة إلى بغداد وعمل في النتريس، ثم إلى بيروت والولايات المتحدة الأمريكية، وفسسي المنفى نظم العديد من القصائد وأبرزها ديوانه "المهزلة العربية" ( ١٩٥١)، " واللسهب

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۳۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲٦۱.

الكافر " ( ١٩٦٣ ) وله العديد من الكتب النثرية منها : " الثورة والأدب " و " في طريق الميثولوجيا عند العرب ". (١)

ولا يختلف الحوت فيما سخر منه عن أبي سلمى، كلاهما رأى في الحكام العرب مقصرا ومسؤولا عما آلت إليه أوضاع الشعب الفلسطيني .

تظهر السخرية عند الحوت في ديوانه " المهزلة العربية "، وهي مطولة شعرية تقوم على ثنائية المتكلم والمسخور منه، وتتكون من ثلاثين نشيدا، ويتكون كل نشيد من ثمانية أبيات وجاءت القصيدة على البحر البسيط، ونوع في قوافيها، حيث أن عاطفة الشاعر "تتلون حسب المواقف و الموضوعات المختلفة من الحماسة والفخر والأمل واليأس، ومن النقمة على الملوك والحكام إلى الثورة على الأوضاع الفاسدة في المدول العربية والدعوة إلى إصلاح هذه الأوضاع والى الوحدة العربية الشاملة " ").

يعبر الشاعر بكل أسى عن المأساة بسخرية ناقمة متهكمة، " فيشن حملات شعواء على رجال الحكم الفاسد البائد إبان صولتهم، وكيف لا يفعل؟، وقد كان لهم اليد الطوليي في إضاعة بلده قلب العروبة" "

وقد تجاورت في هذه القصيدة التي أخنت شكل الملحمة "عناصر الضياع والفراغ، وخيبة الأمل والسخرية والتشريد " (")، والنفس الهجائي المباشر هو الأكثر حضورا، وإن وجدت السخرية مائلة في بعض المقاطع،ومن هذا الهجاء حديثه عن العرب النين لا يستحقون الحياة:

لا يستحقون أن يحيوا بها الأنا()

عرب؟ من العرب؟ هذي تربة قدست

بل أن الأمور لتصبح سبابا مباشرا وشتما علنيا:

ليس الخوار بمقصور على البقر (٢)

قل للألى سامت السكين سربهم

<sup>(</sup>۱) حول ترجمة ، ينظر ، أحمد عمر شاهين ، ص ٤٢٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) د. كامل السوافيري ، الشعر العربي الحديث في مأساة فلسطين ( من سنة ١٩١٧ إلى سنة ١٩٥٥ ) ، القاهرة ، ١٩٦٣ ، ص ٢٠٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> محمود سليم الحوت، ملاحم عربية ، بغداد ، ١٩٥٨، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>١) خالد على مصطنى ، الشعر الفلسطيني الحديث (١٩٤٨–١٩٧٠) ، ١٩٨٦، ص ٦٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(0)</sup> عمود سليم الحوت ، ص ١٨٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ۱۹۹.

وتتصاعد نغمة السخرية والتهكم، فتغلب على النشيد الثالث عشر، وتبدو واضمـــة وضوحا تاما في قوله:

والسبع مرتبطات بالتزامات لا يعلم السر إلا في الوزارات ان مس فردا أتى بالعبقريات(١)

لم تبق مكرمة حتى ولا رمــق أو هكذا قيل والأسباب غامضة للوزارات ســحر شيق عجب

إلى وغسى واعتراك غسير محمود وأوغلوا، أوقفوهم في المواعيسد ترمي به في لظى شعواء مقصود(٢) فَسَيْرُوا من شباب العرب خيرتهم وكلما اقتحم الميـدان باسهم فكيف بالجيش والغايات ترهقه

ويخاطب الحوت الزعامات طالبا منها الانصراف عن الحكم، ذلك أنها أخفقت فيه. وتبدو السخرية واضحة في الشطر الثاني، فبعد أن يقول:

"أخفقتم في مجال الحكم" و "انصرفوا عن وجهنا" نجده ينعتهم بـ "الحماة العبقريين":

عن وجهنا يا حماة عبقريينا - وأنتم جيرة - وردا ونسرينا في الكون، قد ضل لا دنيا ولا دينا<sup>٣</sup> أخفقتم في مجال الحكم فانصرفوا لو أن جنة خلد تحتنا فرشت العفتها بعد أن أمسيت مرتحلا

لا يكتفي الحوت في قصيدته بالسخرية من الحكام وحسب، إنه ينظر إلى الجامعة العربية، ولا يرى فيها ما يعود بالنفع على الأمة العربية، وإذا كانت الجامعة أسست لخدمة العرب، فإنها تولي اهتماما لقضايا شعوب أخرى، وكأن بلدان تلك الشعوب أقرب إلى مقر الجامعة من بعض المدن الفلسطينية:

أحبت الصين حب العاشق التعس أدنى إلى مصر من يافا أو القدس (1)

وأعجب لها يا أخي في النيل جامعة حتى نراءت لها سيئول من لهف

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص۱۸۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق، ص ۱۹۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۹٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> السابق ، ص ۲۰۰.

ولم تقتصر سخرية الشاعر على ما سلف. ثمة سخرية واضحة أيضا من بريطانيا التي رأى فيها بعض العرب حليفة عظمى. لقد نظم الحوت قصيدته بعد النكبة، ولم يكنن العرب، وبخاصة الشعب الفلسطيني قد نسي دور بريطانيا في الماساة:

منك النوايا، وكان اللين تعبانــــا

مرحى حليفتنا العظمى! لقد صدقت

لك القلوب فما جازيت إحسانا!! (١)

لقد فديناك في حربين، وانتصرت

وأصدر الشاعر بعد المهزلة العربية، ديوانا آخر عنوانه " اللهب الكافر " الدي يضم قصيدة ساخرة واحدة هي " غزو القمر "، وجاءت القصيدة متحررة من القالب الكلاسيكي، وإن ظل الشاعر مباشرا في تعبيره، متخذا من القافية مرتكزا فنيا، وجاءت القصيدة مكونة من (٤٧) سطرا شعريا، وتظهر السخرية فيها من واقع العرب النين يكتبون أشعار الغزل ويرددونها ويحفظونها عن ظهر قلب، في حين أن الغرب، بعلمه الحديث، قد اقتحم القمر:

والشرق هذا العالم العبقري الحالم فوق الأرائك جائم رهن السمر بين الأصائل والسحر أو ليس أروع من شعر وروى قصائد الغرر والعلم مقتحم القمر ما بين منطلق الشرر "!!

#### ١-٢-١ محمد العدثاني:

ولد محمد العدناني في مدينة جنين سنة ١٩٠٣، وتلقى علومه الأولية في جنين وطولكرم وغزة، دخل كلية الطب بجامعة بيروت لمدة سنتين، ومن ثم تحول السي كليسة الأداب استجابة لرغبة أمير الشعراء، بعد النكبة رحل إلى الأردن فسوريا، وعمل في التدريس حتى أحيل على المعاش سنة ١٩٦٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۸۵.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> اللهب الكافر ، منشورات دار الكتاب العربي ، ۱۹۳۳ ، ص ۱۸۳ وما بعدها .

وهي تخفيه عن عيون الرجال فعلا ضحكهم رؤوس الجبال كغراب مقلد للحجال وهي لم تدر شرقها من شمال (۱)

وانحنت عند ذلك والنقطته غير أن الرجال قد نظروها فمشت تسرع الخطى بحياء وتوارت عن العيون سريعا

<sup>(</sup>١) الأدب العربي المعاصر في فلسطين ، دار المعارف ، ١٩٧٥، ص ٤٠/٩٤.

إنه هنا يعتذر عن كل ذلك، ويخاطب الحكام، ويميز ما بينهم وبين شعوبهم، ويذهب إلى أن هؤلاء الحكام لن يثنوه عن محبة العرب، وكما سبق أن نكريت، فالشاعر يتأثر باللحظة المعيشة، ولذا فإنه عندما كتب قصيبته هذه كان في " حالة يأس قاتل مــن قادة العرب قاطبة "، وهذا ما صرح به نفسه في مقدمته للقصيدة. يقول العدناني:

غدا من الوهم كالمخمور في الحلم علما، وهذرهم من رائع الحكم هسى النطام به يزرون بالأمم وكاد يفضى بسه طوعسا إلى اللمم إزاء صبوته إلا من الخدم عن حبه العرب قوم المجد والكرم (١) آمنت بالعرب حتى قيل شاعرهم يرى هزيمتهم نصرا وجهلهم ويحسب الصب فوضاهم مخيمة أعمى هوى الظامى بصيرتـــه فما مجانین لیلی فی غرامهم ولحم تزحه زعامات مزيفة

ويلحظ المرء هنا - في هذه القصيدة - سخرية الشاعر من ذاته، فيهو يقرعها ويعنفها، ولكن هذه السخرية، السخرية من الذات الفردية، ذات الشـــاعر، كـانت قليلــة الحضور في الشعر الفلسطيني عامة وشعر المنفى خاصة، وإن وجدت إلا أنها لم تشكل علامة بارزة.

وقد تركزت السخرية حول الموضوع السياسي، ومع أن السخرية يمكن أن تتناول موضوعات أخرى إلا أن بروزها فيه يعود إلى " نظرة المرء للشيء، وليس على طبيعسة الشيء الذي يراه"، كما أنه " ليس هناك موضوع خاص بالأدب الجدي، وآخر مقصــور على الأدب الفكاهي، وإنما تعتمد على نظرة الأديب إليه(")، ولعل قارئ الشعر الفلسطيني لا يلحظ خلاف ذلك، فقد تتاول الشعر بعض الموضوعات مثل موضوع السماسرة، وعبروا عنه باسلوب جاد، وعبر بعضهم عن الموضوع نفسه باسلوب ساخر.

وعندما سمحت السلطات المصرية، عام ١٩٤٩ للسفن المتجهة نحصو فلسطين المحتلة بالمرور عبر الموانئ المصرية، دون قيد أو شرط، لم يجد الشاعر أسلوبا أنكيي من السخرية، ليفرغ فيه انفعالاته، وليعبر عن صدمته من هذا الواقع:

لك الشكر يا مصر الشقيقة وافرا غداة أتيت العرب بالوجه سافرا يقول: ارع حق الجار وغدا وغادرا ١٦٠

وما هي إلا جارة ورسوله

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ۽ ص ١٢٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> عبد العزيز شرف ، ص ١٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> محمد العدنان ، ص ۱۳۱.

ولا تزيد القصيدة عن أحد عشر بينا، ويبدو أثر ثقافة الشاعر الإسلامية واضحا، إذ تتناص الأبيات مع الحديث النبوي الشريف الذي يحث على احسترام الجار، ولكن العدناني يسخر من القيادة المصرية التي لا تميز بين جار وجار، جار يحافظ على حقوق جيرانه، وآخر يسلبهم حقهم.

وإذا كانت مصر قد رعت حق الجار المعتدي، فإن لبنان - كما يظهر في قصيدة "جود لبنان " - لا يتخلى عن صفة الكرم التي يفخر بها العربي، ولذا فإنها تصدر التفلح والرمان إلى المحتلين اليهود، ولا يرى العدناني في هذا الموقف أكثر من نكتة مساخرة مرة، فيعبر عنها قائلا:

على اليهود، وجود العرب السوان شأن الكرام، فلا جادوا ولا هانسوا جوعا، وما في بنية الغر جوعان (١) غض الندى طرفه مــذ جاد لبنان بالأمس أهدوا فلسطينا لخصمهم واليوم لبنــان لا يرضى لجارتــه

### ١-٢-١ معين بسيسو:-

ولد معين في غزة سنة ١٩٢٧، وأنهى دراسته فيها، تخرج في الجامعة الأمريكية في القاهرة ببكالوريوس صحافة، تنقل بين العراق وغزة ودمشق والقاهرة وبيروت إلى أن توفى في لندن عام ١٩٨٤، ودفن في القاهرة.

أصدر معين في هذه الفترة العديد من المجموعات الشعرية التي ضمنها أعماله الكاملة، لقد أصدر ديوان المعركة (١٩٥٦)، و "مارد من السنابل "(١٩٥٦)، و "الأردن على الصليب "(١٩٥٨) و " الأشبار تموت واقفة الماملين في القلسب "(١٩٦٤) و " الأشبار تموت واقفة "(١٩٦٦) و " عطر الناس والأرض "(١٩٦٧) (٢)

ولا تخلو بعض هذه القصائد من عنصر السخرية، لقد سخر الشاعر من الغرب المخادع، ومن الأنظمة العربية، ولكنه لم يقارب الموضوع الإجتماعي ليسخر من بعض العادات والتقاليد، كما لا تمس قصائده الساخرة المحتل الإسرائيلي.

ويلحظ أن الهجاء المباشر هو العنصر الأبرز في سخريته، "وقد جاء هذا الهجاء في أسلوبين: إما مباشرا على لسانه ، أو غير مباشر على لسان شخصيات تاريخيــة

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۳۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> حول ترجمته ، ينظر ، أحمد عمر شاهين ، ص ٤٥٣ وما بعدها .

ودينية "(') ، متخذا منها " أقنعة يختبئ وراءها. أيعبر عن الموقف الذي يريده، أو أيحاكم نقائص العصر الحديث من خلالها " ('').

يتكئ بسيسو في سخريته من الغرب على النراث الديني، الإنجيلي، إنه يستخدم الفاظا مثل (الصليب، الحواري، العشاء الأخير). والقرآني مثل (عجل الذهب) التي ورد في قصة موسى (عليه السلام) مع السامري الذي قبض قبضة من أثر الرسول.

وقد مزج الشاعر في سخريته هذه بين عناصر الهجاء وعناصر السخرية، وقسد اقتربت أحيانا القصيدة من فن الهجاء أكثر من السخرية، وأقف عند بعض هذه القصسائد التي كانت هجائية أكثر منها ساخرة، ومنها قصيدة " المخلص الكذاب، المستر جسون فوستر دلاس"، إذ تظهر السخرية من العنوان بداية، حيث المفارقة اللفظية ما بين كلمتسي المخلص والكذاب، فكيف يكون مخلصا وهو كذاب؟!!

ويصف معين هذا المخلص بأوصاف هجائية دون مواربة، أو اعتماد على السياق ليعطيها معنى مغايرا، إنه يقدم ما يريد مباشرة، فيرى فيه غرابا تمدد على بساط نور مما يستدعى أن تبكى الجواري بأدمع الحواري:

على صليب

من ورق الزيتون

تمدد المخلص الكذاب

كالغراب

على بساط نور.

" ابكين يا جوار*ي*"

بأدمع الحواري

ياكل فرسان الوحول

حوطوا عجل الذهب" (")

وتتكرر هـذه النعمة الهجائسية ، والنفس الخطابي المباشر في قصيدة "الأردن على

<sup>(</sup>۱) خالد على مصطفى ، ص ۱۷۰ وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> إحسان عباس ، اتجاهات الشعر المعاصر ، عمان ، ۱۹۹۲ ، ط۲، ص ۱۲۱.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> الأعمال الشعرية الكاملة ، بيروت ، ١٩٨٧ .ط٣ ، ١٢٩.

<sup>(1)</sup> ينظر ، السابق ، ص ١٢٧ وما بعدها .

الصليب" (1) ، إذ يسيطر على كانا القصيدتين انفعال الشاعر، مما يجعله يصور الموضوع بصورة مباشرة، فالانفعال والمباشرة، هما أهم ما يميز قصيدة الهجاء عن السخرية.

وتبرز السخرية في ديوان " الأشجار تموت واقفة" بوضوح في قصيدتي " الهودج والكلاب و" مقامة إلى بديع الزمان الهمذاني" ، و تشكل السخرية في كل منهما اسلوبا مغايرا، إذ أنها في القصيدة الأولى، تتكئ على عنصري المفارقة الساخرة، والصورة " (الكاريكاتورية) التي تدعو إلى الضحك الأسود الذي أسهم في بواعثه الواقع المعكوس.

يصور الشاعر في القصيدتين نقمته من الأنظمـــة العربيـة، فيتــهكم ويسخر، وتصاحب سخريته هذه روح مفعمة بالمرارة والياس، وتبدو السخرية في القصيدة الأولــى من عنوانها أساسا، إذ أنه يقيم علاقة بين الهوادج والكلاب، الهوادج التي توضيع عادة على الإبل، إنها الآن -- كما يرى معين -- توضيع على الكلاب، إنه مسخ الواقع العربي، فقد مضت الأمجاد القديمة، ولختفت الفوارس، وحل محلها الجراد والعناكب، وهــذه فــي نظر الشاعر ليس لها نكريات، إنه يراهم عابرين غير مقيمين، وغير متجنرين، يعيشون حياة كالجراد أو كالعناكب. وعلى الرغم من العناصر الهجائية الموجودة في القصيـــدة -- التي نتكون من تسعة عشر سطرا شعريا، يلتزم فيها البحر الكامل، ونظاما معينـــا مــن القوافي، حيث أنه نوع فيها ، تتجاور إلى جانب هذه العناصر عناصر الســخرية، فقــد رسم الشاعر صورة ممسوخة البطولة العربية، حيث أن الكلاب التـــي تحمـل معنييــن مختلفين ، صارت تقاد الخيول فتصهل، ويشد عليها المروج، وهذا أحد معانيها، وكذاــك مختلفين ، صارت تقاد الخيول فتصهل، ويشد عليها المروج، وهذا أحد معانيها، وكذاــك تعني جماعة من الناس يحبذ الشاعر أن يطلق عليهم هذا اللفظ، ويقومون بعدة وظـــائف، يقصد الشاعر، من وراء إبرازها، السخرية والهجاء، فقد سرقوا العنب اليصنعوا الخمـور، ولكنهم أيضا غشوها، ووصلوا في حالة سكرهم إلى المجون حيث ابتلعوا الدفوف:--

في أرض واق الواق تصهل حول هودجه الكلاب صرخوا، وقد سرقوا القطوف له، وغشوا الخمر، وابتلعوا الدفوف<sup>®</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ينظر، السابق، ص ١١٦ وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲۷۲.

ويقدم النص، لملك الرماد، صورة ساخرة أكثر منها هجائية، فيصوره بأنه صقــر ولكن على المنابر فقط، ومقاتل عنيد وناطح ولكن للكلمات فقط، مــــهرج يمشــي علـــى السيوف.

ويوظف الشاعر ساخرا بعض التعابير الشعبية؛ فقد ذاب الثلج وبان ما انستر تحته، وانكشف أمر هؤلاء. إنه يرى أن لا حاجة للأبواق التي لا تكف عن الزعيق علي الأسوار لأنها لغير حاجة تقوم بعملها، فقد غطاها الذباب، وهنا تبرز المفارقة التي لا تخلو من نقمة الحزن، فقد أسرجوا الكلاب وصاحوا وهزوا خناجرهم، وهي بحد ذاتها أسلحة مفلولة مهزومة سلفا، ونرى النتيجة المنطقية: لقد صهل فوقهم الغراب:

صقر المنابر، ناطح الكلمات، أبرع من مشى فوق السيوف الناج ذاب لم هذه الأبواق تستلقي على الأسوار، يملؤها الذباب شدوا السروج على الكلاب! الآن وقت الشد يا ملك الرماد صاحوا، وقد هزوا خناجرهم وفوق رؤوسهم،

ويثير النص الثاني "مقامة إلى بديع الزمان " عدة قضايا، يجدر الوقوف عندها قبل الولوج إلى عالم القصيدة الزاخر بالإشارات والدلالات السياسية الساخرة. يتضم أولا أن الشاعر متأثر بالمقامات، وبالتحديد مقامات بديع الزمان الهمذاني التي لم تخمل من سخرية، والمقامة - كما عرفها مجدي وهبة - "هي قصة قصيرة مسجوعة، تتضمن عظة أو ملحة أو نادرة " (۱)، وقد تتبعه الشاعر في بناء قصيدته، فوجدت عناصر مشتركة كثيرة بينهما، أهمها: السخرية والأسلوب القصصي، وما يتفرع عن هذا الأسماوب من عناصر أخرى كالزمان والمكان والأحداث والشخوص والحوار.

<sup>(</sup>۱) السابق، ص۲۷۷

<sup>(</sup>۲) معجم مصطلحات الأدب ۽ ص ٣٠٢.

وتبدو لغة القصيدة اكثر وضوحا من لغة المقامات التي تحتاج إلى تقسير في غالب الأحيان، ويكفي لمعرفة ذلك الإطلاع على كتاب "شرح مقامات الهمذاني "، ليرى حواشيه الزاخرة بتقسير ما صعب من الفاظ وتراكيب، وينسجم هذا مع ما قاله بعض مين كتب عن المقامة أن الأدباء "كانوا يتبارون في كتابتها إظهارا لما يمتازون به من براعة لغوية وأدبية " (۱)، وقد ساعد على وضوح لغة القصيدة، أنها نظمت على البحر المتدارك الذي عده بعض الدارسين "كثير الاستعمال في الشعر الشعبي وخصوصا الزجل " (۱) ولذا فقد اقتربت اللغة في القصيدة من اللغة العامية، وقد قل اعتماد الشاعر على القافية، فلم ينتظمها نسق واحد إلا ما جاء في بداية القصيدة، فقد جاءت الكلمات عفو الخاطر دون أن يكون هناك تكاف.

وثمة أمر آخر يثيره النص، ويدفع الدارس للوقوف عنده، وهو العلاقة الفنية بين القصيدة والمقامات، فقد أسلفت أن الشاعر متأثر بالمناخ الفني المقامات، وهذا التأثر هو نوع من المعارضة قد حاكى فيه بسيسو المؤلف، وقد أطلق البعض على هذه المعارضة مصطلح (البارودي) ولكنه قد قصره على تقليد أسلوب كاتب معين يهدف إلى السخرية من المضامين الفكرية التي يتناولها بالمعالجة أو الأشكال الفنية التي تميز أساوبه "، ويقابل هذا المصطلح مصطلح " المعارضة التهكمية ". ويرى مجدي وهبة أنها تساتي على ضربين الأول: " إعادة بناء فني أو أدبي جاد بطريقة ساخرة ومثيرة الضحاك والدعابة " (ن) وهذا ما أطلق عليه نبيل راغب مصطلح البيرليسك (ن) ، والثاني " محاكاة نص أدبي أو أثر فني وسمات مميزة الشخصية معروفة بحيث تراعي الأسلوب الأصلي أو مميزات هذه الشخصية، ويكون ذلك بقصد الإضحاك، لا لما فيه من تهكم وسخرية، وإنما لبراعة ما فيه من تقليد " (ا).

<sup>(</sup>۱) نفسه .

<sup>(</sup>T) ابراهيم أنيس ، موسيقي الشعر ، القاهرة ، ١٩٧٢ ، ط.٤ ، ص ١٠٠-١٠.

<sup>·</sup> الله على الله المال ا

<sup>(</sup>t) معجم مصطلحات الأدب ۽ ص ٣٠٢.

<sup>(°)</sup> دليل الناقد الأدبي ، ص ٣٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> بحدي وهبه ، ص ۳۰۲ .

ويتداخل هذا المصطلح أحيانا مع النتاص، وقد قصر بعض الدارسين النتاص على هذا النوع من المعارضة (١).

وليس ثمة تعريف من التعريفات السابقة، ينطبق تماما على نسص بسيسو فسي علاقته مع فن المقامة، فهو يحاكي أسلوب كانت ساخر بسخرية ممائلة، ليسخر بذلك مسن الواقع الذي يحياه، متخذا من العناصر التاريخية الواردة في القصيدة قناعا يختفسي وراءه لتحقيق مآربه، وليس يقصد السخرية من الهمذاني ومقاماته. ولا يريد الشاعر أن يحساكي من أجل المحاكاة نفسها أو لكي يتفوق على الهمذاني، لذا فإن أقرب تعريف يمكن الإعتماد عليه في معرفة العلاقة القائمة بين القصيدة والمقامات هو تعريف التناص الذي يقول أنه " تعالق ( الدخول في علاقة ) نصوص مع نص حدث بكيفيات مختلفة " (").

تبدأ القصيدة، إلى حد ما، بداية مشابهة للبداية في المقامات، وقد قص المتحدث وهو راو مجهول، ولعله الشاعر نفسه – النبأ، بعد نقله عن غيره، وقد بسدت السخرية بداية في هذه العنعنة أو ما يعرف في علم الحديث بالمند، وهو سلسلة الرواة، وهو بذلك يوحي أن الخبر صادق، ولكننا سرعان ما نكذبه، اعتمادا على الرواة الذين يذكرهم، وهم: وراق في الكوفة وخمار في البصرة وقاض في بغداد وسائس خيل السلطان وجارية وأحد الخصيان، ويصل إلى من له صلة بمولانا السلطان. إنه قمر الدولة، فمعظمهم – وأن لسم يكن كلهم – رواة مشكوك في صحة أخبارهم، فلا يروى مثلا عن خمار. وزيسادة فسي التهكم فإن هؤلاء جميعا يعيشون في واقع يغري بألا يكونوا ثقاة عدولا، فقد عرفت بغداد والبصرة والكوفة صنوفا شتى من الانحرافات طالت بعض رجال الدولة.

وثمة اختلاف بين صيغة الهمذاني في المقامات، وبين الصيغة الشعرية هنا، إذ أن المقامة تذكر الراوي فقط بعد أن يقول: حدثتا، أما هنا فيقول: حدثتي، ويذكر سلسلة مــن الرواة:-

حدثتي وراق في الكوفة عن خمار في البصرة، عن قاض في بغدان عن سائس خيل السلطان

<sup>(</sup>١) محمد مفتاح ، تحليل الخطاب الشعري، (استراتيجية التناص)، بيروت، ١٩٩٢ ، ص ١٢٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق، ص۱۲۱

عن جارية، عن أحد الخصيان عن قمر الدولة، حدثتي قال(١)

ويبدأ الراوي سرد الأحداث، فيحدد أولا الزمان والمكان اللذين وقعيت الحادثة فيهما، إنها وقعت في مجلس السلطان في الرابع من شهر رمضان، وهذه إشارات، سيثبت النص دلالاتها المرجوة وهي السخرية، ويمكن تلخيص القصيدة فيما يلي:

ان السلطان قد طلب أحد الفقهاء، لكي يفتي له في أمر قد وقع له، فيؤتسى له بواواء النطاح، فقص عليه أمره، إنه ضاجع في الليل غلاما من غلمانه، وذلك في الخطأ، إذ أنه أراد أن يذهب عند الجارية وطفاء ، ولكنها نسبت أن تضع على بساب مخدعها مصباحا، مما نجم عنه أن ضل السلطان طريقه، فحدث ما حدث، ويظهر النص مظاهر الجدية بادية على السلطان وذلك من حركاته في ضربه كفا على كف، وقسمه بالله ثلاثا:

إلى بوأواء النطاح

وانزلق الشيخ من الباب

وبرك أمام السلطان

مولانا كفا بكف ضرب

وهمهم: يا وأواء.

أقسمت ثلاثا للجارية الرومية وطفاء

ان اطرق مخدعها،

ضلت قدمي، واختلطت في عيني الأبواب

وصحوت مع الديك، فأننى

أتمدد في ذنبي

في حجرة أحد الغلمان. (١)

ويتهيا وأواء لإصدار فتوته، فيرى بعد أن تتحنح وبسمل وحوقل، أن لا ننب على السلطان، وكل الذنب على الجارية، فهي السبب فيما أحدثه السلطان، إذ لم وضعت مصباحا على باب غرفتها لما ضلت قدما السلطان، ويختم الفقيه فتواه ملمحا إلى الأجر الذي سيقبضه جزاء هذه الفتوى التى حفظت السلطان هيبته:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> آ.ك.، ص ۲۹۱.

<sup>(</sup>۲) - السابق، ص۲۹۲-۲۹۳

والذنب على الجارية فلو وضعت على باب المخدع مصباح ما ضلت قدما مولانا والله تعالى أعلم والسلطان وخازن بيت المال (1)

وقد حقق النص السخرية التي هدف إليها عن طريق المفارق التي برزت بوضوح في النص، فقد حدثت هذه الفعلة في رمضان، بل في أوله، وقد قام بها السلطان نفسه الذي يجب أن يكون أكثر الناس حرصاً على حرمة هذا الشهر، وسيضطر القارئ إلى تصديق الخبر على الرغم من رواته – وهذا موطن مفارقة آخر – وذلك لأن الواقع يثبتها، ولأنهم هم أقرب الناس إلى السلطان، فلعلهم صدقوا في هذا الخبر، لا سيما أنه قد ذاع وانتشر وعرف به العامة قبل الخاصة. ولكنه – وهذا موقف مفارقة جاد – قد بسرر أحد الفقهاء الذين يعملون لحساب مولاهم السلطان.

### ١-٣ السخرية في شعر شعراء المناطق المحتلة عام ١٩٤٨:

تبرز سمة السخرية بروزا واضحا في الشعر الذي كتبه شعراء المناطق المحتلة عام ١٩٤٨، وأبرزهم توفيق زياد وراشد حسين ومحمود درويش وسميح القاسم، وكأن هؤلاء كانوا يرمون إلى إنقاذ من تبقى من عرب في مدنهم وقراهم من التسليم بالقدر المر.

لقد كان ظهور هذا الجيل من الشعراء الذين رفعسوا علم المقاومة شيئا أشبه بالمعجزة (٢) ووجد هؤلاء الشعراء أنفسهم منقطعين عن جذورهم القومية، وبدون قيدة فكرية (٣) ، ولكنهم شكلوا ظاهرة جديدة، واستطاعوا أن يخترقوا حدود سجنهم الكبير.

وقد خطا الشعر الفلسطيني على أيديهم خطوات جريئة سواء على صعيده الفنسي / الشكل أو على صعيد المضامين / الموضوعات، " فهم لا يعسالجون موضوعات جدد مختلفة، ومتنوعة فحسب، وإنما نجد التتويعات الأسلوبية " (1).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۲۹۳.

<sup>(</sup>٢) عبد الوهاب للسيري، نظرة على الشعر الفلسطبني، فكر للدراسات والأبحاث، كتاب غير دوري، العدد٧، ١٩٨٥،ص١٩٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> السابق ، ص ۱۷٦.

وقد اهتم الأدباء الفلسطينيون في هذه المرحلة بالنزعة القومية، ولعل ذلك يعود إلى تأكيد هؤلاء الأدباء على الجذور القومية والشخصية العربية، تلك الجذور التسبي حاول المحتل أن يبترهم عنها، وتلك الشخصية التي حاول المغتصب تشويهها، ومن هنا يدرك المرء خطورة المجهود الذي بذلته إسرائيل لإبعاد مكان الوطن المحتل عن الثقافة العربية، وربطهم بمصادر ثقافة بديلة.

في ظل هذه الأوضاع لم يكن أمام الشعراء سوى " النقد اللاذع السذي يلجا إليه الإنسان عندما تضيق بوجهه المنافذ، وتتكشف حوله المسائل المحبطة لقدراته، أو حينما يشرع الشر أجنحته (وعندها) تصدر (السخرية) عن انفعال الغضب، وتعبر عسن ميول عدوانية ،تتزع إلى تعرية الخصم ونقد الذات وإنكار الواقع ،والسعي إلى الشحنات الإنفعالية " (۱) .

وكما أشرت في التمهيد، فإن الساخر يسخر من منطلق قوة ودافعية وإن كان مستضعفا فإنه ليس بضعيف (1) ، إذ أنه يدافع عن حق يستحق الموت ما أجله وللسخرية في ظل هذه الأوضاع أهمية عظيمة " فالناس لا يتنمرون على قاهريهم لا لكسي يطيحوا بهم فقط، بل ليتحملوا كيدهم كذلك" (1) ، فهي متنفس كي لا يحدث الانفجار الذي قد يؤدي إلى نتائج عكسية، فهي أشبه ما تكون " بصمام الأمان الذي ينفس خزان البخار حتى لا ينفجر " (1) .

وقد اعتمدت في هذه الدراسة على المجموعات الشعرية لأبرز شعراء السخرية، وهذا لا يمنع الاشارة الى بعض المصادر التي احتوت شعرا ساخرا، ومن ذلك زاوية " من وحي الأيام " في جريدة الاتحاد " حيث أنها كانت تتشر في هذه الفترة " ٤٨ - ٢٧ " قصائد ساخرة قصيرة وكان يكتب فيها مجموعة من الشعراء، أشار إليهم محمود درويش في رسالة كتبها إلى سميح القاسم ().

<sup>(</sup>۱) سوزان عكاري ، ص ۲۸.

<sup>(</sup>۲) عبد الحليم حقتي ، ۲۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>T)</sup> خالد القشطيني ، السخرية السياسية العربية ، ص ٢٠.

<sup>(1)</sup> ينظر : إميل حبيبي ، الحوار الأعمر ، مشارف ، ع٩ ، ص ١٨.

<sup>(°)</sup> ينظر، محمود درويش و سميح القاسم ، الرسائل ، ص ٨٥.

# ۱-۳-۱ توفیق زیاد

ولد توفيق زياد في الناصرة سنة ١٩٢٩، ودرس في مدارسها ثم اكمل تحصيله في موسكو، وكان من قادة الجبهة الديموقراطية السلام والمساواه، وعضوا في (الكنيست) منذ دورته الثامنة، انتخب رئيسا لبلدية الناصرة عام ١٩٧٥ وحتى وفاته عام ١٩٩٤، وتظهر من خلال سيرته الصادرة مع أعماله الكاملة شخصيته الرافضة للخنوع والظلم، حيث أنه كثيرا ما تعرض للسجن والتعذيب لوقوفه أمام المخططات العدوانية التي تهدف إلى ترحيل العرب من وطنهم، وقد كان - حتى وفاته - ثابتا على مبدئه الذي مجد فيه الاشهنراكية، ودافع عنها، وكانت نضالاته جميعها نتطلق من هذا المنطلق. (۱)

وقد انعكست شخصيته تلك على أشعاره، لا سيما ديوان " أشد على أيديكم " السذي أصدره عام ١٩٦٦، فقد جاءت أشعاره ذات صبغة ثورية مقاومة وعنيفة، يصرخ ولا يبالي، يصرح بوقوفه إلى جانب العمال والطبقة الكادحة عموما، ويمجد ثوراتهم في العالم، ويلحظ هذا في عناوين بعض القصائد مثل، " عبدان "و " إلى عمال آتا المضربين "و " بور سعيد "و " شيوعيون "و " كوبا "و "إلى عمال موسكو ".

وقد كان هذا الديوان كل ما أصدره الشاعر في الفترة الممتدة بين عامي ٩٤٨ او١٩٦٧، ويتضمن سبعا وثلاثين قصيدة، جاء بعضها في قالب كلاسيكي، وقد انتهج في بعضها الأخر شعر النفعيلة، أو ما يعرف بالشعر الحر.

تسيطر على قصائد الديوان النبرة الخطابية والسياسية المباشرة، إذ أن زياد كان ملتزما فيه بخط سيره التاريخي والسياسي " (") فقد امتزجت فيه هذه النبرة بالنبرة الساخرة، حيث كان من الصعوبة الفصل بين الموقفين: الساخر والهجائي، إذ أنه كان يوظفهما خدمة لقضية معينة التزم بها، وهي القضية الوطنية والفكرية، فقلت عنايته بالفنية نوعا ما.

ومهما يكن من أمر، فإن الدارس يلحظ السخرية الهجائية ذات اللهجة الحسادة في بعض هذه القصائد – وسأقف عند ثلاث منها، أرى فيها هذا النوع من السخرية، وهي كما وردت في الديوان " إلى عمال موسكو " و " بور سعيد " و " ضرائب "، حيث أن الشاعر لم يلتزم الترتيب الزمني في عرضه للقصائد التي جاءت ممتدة بين عامي ١٩٤٨ و ١٩٦٧،

<sup>(1)</sup> حول ترجمته ، ينظر ، السيرة الذاتية (١٩٢٩–١٩٩٤).

<sup>(</sup>٢) د. عبد الرحمن ياغي ، شعر الأرض المحتلة في الستينات (دراسة في المضامين ) ، الكويت ، ط٢ ، ١٩٨٢، ص ٣٥٠.

ققد أخر وقدم دون أي اعتبار للموضوع أو الزمن، وقد أشار د. عبد الرحمن ياغي إلى هذا (۱) – وقد أعاد ترتيبها حسب تاريخها الزمني، وساعده على ذلك أن الشاعر سجل تاريخ كتابتها في نهاية القصائد، عدا ست منها، وقد اعتمد ياغي على تقديراته الذاتية في ترتيبها حسب المراحل الأربعة التي رأى أن الديوان ينقسم إليها. (۱) أما القصائد الثلث التي أود الوقوف عندها، فقد أثبت الشاعر تاريخها، وعلى ذلك فإن قصيدة "ضرائب" أسبق من قصيدة " إلى عمال موسكو" حيث كتب الأولى عام ١٩٥٦، وسأنتاولها حسب تاريخ كتابتها.

تقوم السخرية في قصيدة "ضرائب" على المفارقة، مفارقة الموقف، حيث أنه يعرض فيها ثنائيات متضادة، فثمة ثنائية بين الغنى والفقر، وبين الكادح والشبعان السيد، وبيسن الجائع والمترف، وبين المواطن والسلطة، وقد تجنبت القصيدة المقابلة بين العسرب واليهود، ووقف الشاعر موقفا سلبيا عاما من الغني المترف صاحب السلطة بغض النظر عن دينه وجنسه، ودافع عن الكادحين بغض النظر كذلك عن هويتهم.

بنيت القصيدة على تفعيلة البحر المتقارب، وقد تحرر نوعا ما من هذا القالب حيث تبلغ المرونة درجتها العالية" (٢).

ثمة صورتان في القصيدة، صورة الأطفال الفقراء، وصيورة الأطفيال الاغنياء، وصورة لنساء الفقراء، وأخرى لنساء الأغنياء، وتبرز المفارقة الواضحة بين الصورتين السخرية التي أرادها الشاعر؛ يظهر أطفالنا في الصورة الأولى جائعين، يلتقطون نفايات ما يأكل المترفون. على حين أن أطفالهم كالعرائس، لا تبدو عظامهم من كيثرة الشهم واللحم:

وتترك اطفالنا جائعين يهيمون بين المزابل يلتقطون نفايات ما يأكل المترفون

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۳۰۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر ۽ نقســه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۳٦٠.

وأطفالهم كالعرائس شمس كرات من الشحم دون عظام (١)

وتبدو في الصورة الثانية نساء العمال الكادحين، البائسات العرايا، اللواتسي يلاقين شتى صنوف البلاء، إن اجسامهن اجسام العجائز على الرغم من أنهن صبايا، يقضين أوقاتهن بالحديث الذي يبعث على البكاء والحسرة، وتبدو أيضا صورة النساء المترفات اللواتي يلبسن الحرير، وينمن على الفراش الوثير، ويعشن عيشة هانئة، يقضين أوقاتهن باللهو والمجون:

" ونسونتا البائمات عرايا يلاقين من عيشهن البلايا عجائز جسما وسنا صبايا " وأخبار هن " حكايا بكايا " ونسوتهم كاسيات الدمقس دمى للفراش ولين المعاش وللهو والمتكى والمجون " (1)

وتكمن السخرية كذلك في اللغة، فقد استخدم الشاعر بعض المفردات والعبارات القريبة من اللغة الشعبية، ويظهر ذلك في قوله السابق "حكايا بكايا "، وفي قوله كذلك:

ضرائب من كل لون وجنس

تلص من الجيب آخر فلس (٣).

ولا تقتصر السخرية على عنصري اللغة والمفارقة، وإنما تظهر كذلك فسى الصورة الكاريكاتورية التي رسمها لأطفال الأغنياء، تلك الصورة التي تبعث على الضحك، والتي تؤدي غرض الهجاء كذلك، فهؤلاء الأطفال، أطفال المترفين، لا ينطقون ولا يضحكون، يقضون أوقاتهم في الأكل، يحبسون في أقفاصهم، فينمون فيهم -

<sup>(</sup>۱) " اشد على أيديكم " عكا ، ط٢ ، ١٩٩٤ ، ص ١١٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۱۵.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱</sup> السابق ، ۱۱۶.

والحالة هذه - كالدجاج، ولكن ثمة اختلاف بينهم وبين الدجاج، هو أن أقفاصهم من زجاج أو من تبر أو من عاج:

" فلا ينطقون

ولا يضحكون

ولكنهم دائما يأكلون

وينمون داخل أقفاصهم كالدجاج

ولكن أقفاصهم من زجاج

ونبر وعاج " (١)

وليس هذا وحسب، فثمة سخرية أخرى في القصيدة تقوم على نقد الذات، السذات القومية التي ينتمي إليها الشاعر، فيرى أن الصلوات والأدعية لن تأتي بالذهب حتى ولو بالقليل منه، لكى نسد ما علينا من ديون:-

" وهذي السماوات رغم الدعاء

ورغم الصلاة صباح مساء

أبت أن تجود ولو بالقليل

من الذهب المفتدى

نملأ منه اليدين " (١)

وتبلغ السخرية حد المرارة عندما يصور الشاعر جشع " السيد " الذي لن يشبع، لذا فإنه سيقدم له المال، ويحشوه بفيه وعينيه وأنفه وأننيه، ولكن - وهذه مفارقة محزنة - أصبح المال أمنية جميلة، وأحلاما تراود الشعب الذي يقاسي صنوف الهوان من سببن وتعذيب وبطالة تؤدي إلى الجوع:

ومن اين.. من اين تاتي النقود.

وقد أصبحت أمنيات جميلة

وأحلام شعب يقاسى العذاب

ويبلو حديد القيود الثقيلة

لوى فكه الجوع ليا

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ۱۱۵/۱۱٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۱۲/۱۱۰.

ونار البطولة تكويه كيا " (١)

ويصور النص لحظة حضور جابى الضرائب، ليجمع من هؤلاء الكادحين المال، فيبرز له صورة تقترب من الهجاء حيث أنه يمتاز بصفاقة الوجه وبصفحته البائسة، يحف به جمع من الشرطة وعابسي الوجوه:

ولكن جابي الضرائب يأتي بوجه صفيق ولكن صفحته بائسة ولكن صفحته بائسة يحف به موكب من الشرطة العابسة (1)

ولم يجد هؤلاء البائسون، الكادحون، حلا لتوفير النقود لجابي الضرائيب، فيصرخون ويدوي صوتهم كالرعد أن ليس لديهم شيء من مال ، فلم يبق إلا صغارهم، يبيعونهم كما يباع الرقيق:

> " ومن أين .. من أين تأتي النقود ولم يبق غير الصغار نبيعهم اليوم بيع الرقيق " (")

ويظهر في قصيدة "بور سعيد "موقف الشاعر المناصر القضايا العربية، إذ أنها تمثل مع غيرها من القصائد البعد القومي الذي تمثله شعراء المقاومة، ومنهم زياد، وقد كتبها - كما أسلفت - عام ١٩٥٦، عام العدوان الثلاثي على مصر، يصور فيها الوقفة الشجاعة التي وقفها شعب مصر في وجه الإعتداء الثلاثي التي قامت به كل من بريطانيا وفرنسا وإسرائيل، ويخص بالذكر مدينة "بور سعيد " المصرية التي قاوم أهلها مقاومة باسلة.

نتنمي القصيدة كسابقتها إلى المرحلة الأولى من سيرة زياد الشعرية في هذا الديوان، ولكنها تختلف عنها، في أنها جاءت ضمن القالب الكلاسيكي، إذ التزم فيها زياد الشعر العمودي، وقد جاءت القصيدة على البحر الكامل، وقد انفقت القافية في مقاطعها الخمسة

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۱٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۱۷.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، *ص* ۱۱۸.

التي تتكون منها القصيدة وهي: "ازحف" و "محتلون" و "أجراء" و "شعب الينحني" و "بور سعيد".

تسيطر على القصيدة النغمة الخطابية المباشرة، وقد ساعده الموضوع والشكل على البراز هذه النغمة، ولكنها لا تخلو من السخرية التي بدت بوضوح تام في المقطع الثالث، وإن وجد شيء منها في المقطع الثاني "محتلون" إلا أنه قد غلب عليه طابع الهجاء من خلال استخدامه للألفاظ "خصيا يرد بدرهم" و "وحشا ساغبا" وكذليك قوله "بشدقه المتورم" (۱).

وتقوم السخرية في المقطع الثالث "...وأجراء.... " الذي يتكون من عشرة أبيات، على المفارقة اللفظية والصورة الكاريكاتورية الساخرة، ويرتبط هذا المقطع بما سبقه، ويتضح هذا الربط من العنوان أساسا. فالمحتلون الذين ذكرهم فيما سبق، وهم البريطانيون والفرنسيون، يؤازرهم حكام يراهم زياد أجراء ودخلاء على الأمة العربية، ويدل على ذلك عيونهم الزرقاء، فهم علوج متخمة. ليس لهم هم سوى تصفيف شعورهم مستخدمين فين نلك البترول ودماء الشعوب ودموع الثكالي:

لعصابة من كل علج متخم بالدمع، بالبترول، عفوك، بالدم خبر الجياع الكادحين القوم (")

سبعون عاما والكنانة صهوة زرق العين يصففون شعورهم والغاصبون بسيفهم ودهائهم

ويستخدم اللغة للتعبير عن السخرية، فيصفهم بأنهم عملاء لأمريك والغرب، ولا يرى فيهم زياد سوى أحجار شطرنج يحركهم أسيادهم كيفما شاءوا:

أحجار شطرنج بكف معلم (٦)

"متأمركون" "مؤنجلون" كأنهم

وتبدو المفارقة اللفظية واضحة فهم يعيشون حياة يملؤها البذخ والترف على الرغـــم من ضمائرهم الميتة:

ثمنا لعيش باذخ منتعم (١)

الميتون ضمائرا وسرائرا

<sup>(</sup>١) ينظر ، القصيدة المقطع الثاني ، ص ٥٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۵۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ننسسه.

<sup>(</sup>۱) نفســـه ،

ويختم الشاعر حديثه عن هؤلاء الحكام برسم صورة كاريكاتورية مضحكة، يظهرون فيها مخنثين، يملأ بيوتهم العهر، فقد غصت بالحسناوات اللواتي حففن حواجبهن، وطلين الشفاه بالمساحيق. وثمة اختلاف هنا ، بين هؤلاء الحكام الذين حكموا مصر قبل ثورة يونيو- يومئ إليه الشاعر-، فقد سمحوا للغرب أن يستولي على قناة السويس بعند إنجاز حفرها، وبين حكام مصر في الفترة التي قيلت فيها القصيدة، حيث قسام الرئيس جمال عبد الناصر بتأميم القناة، وكان هذا القرار سببا مباشرا لإعلان العدوان الثلاثي:

من كل محفوف الحواجب والفم وقناتها وضفافها بالأبهم من كل موسوم القناة معلم(١)

ومخنثون العهر ملء بيوتهم بصموا على بيع البلاد وشعبها ملك وحاشية وشبه وزارة

ويظهر في قصيدة "إلى عمال موسكو" موقف الشاعر السياسي الذي يؤكد فيه منهجه الفكري وهو الدفاع عن الطبقة المسحوقة، والوقوف إلى جانب "موسكو" التي تدعم القضايا العربية، فهي التي تصدر المعالم العربي القمح والسلاح، وتبني السدود، وتدافع عن الأمهم المغلوبة، وتقف ضد الراسمالية واطماعها.

تتكون القصيدة من خمسة مقاطع، ينتظمها البحر الكامل، وقد تحرر الشاعر فيها من قيود القالب الكلاميكي، ونوع هنا في قوافيه. فجاعت قافية المقطع الأول والثاني متشابهة، وقد اختلفت في المقطع الثالث عنها في المقطع الرابع، وقد عاد في المقطع الخامس إلى القافية الأولى.

يغلب على القصيدة في مقاطعها الأربعة الأولى طابع الجد. يتحدث الشاعر عن موقفه من عمال "موسكو"، معلنا أنه معهم، فيمدحهم ويمجد قائدهم "لينين"، وذلك لأنهم قد صانوا السلام من طيش المعتدين ورسموا ابتسامات الشعوب، وحموهم من الطغاة الطامعين، ويبين زياد أنه ينتمي لطبقتهم، فهم رفاقه وهم ذوو قلوب كبيرة وطيبون (1).

وتبدو السخرية أوضح ما تكون في الجزء الأول من المقطع الخامس، حيث الحديث عن الرأسماليين فيسخر منهم سخرية واضحة من خلال اللغة والوصف معا، فهؤلاء يحاولون أن يوقعوا بينه وبين الشيوعيين، ولكنهم أن يستطيعوا، فيدعو الشاعر عليهم أن تشل السنتهم:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص د ه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر ، القصيدة ، (ص ٢٢–ص٢٠).

الرأسماليون- شل لسانهم لن يوقعوا بيني وبينكم الشقاق(١٠).

ويرى زياد أن الرأسماليين هم الجاحدون حقيقة، ولذا فقد استدعى ذلك من الشاعر -حسب ما أعتقد - أن يضع علامتي تعجب بعد هذا الوصف، فهاتان العلامتان ليستا والحالة
هذه - من اجتهاد الناشر. لقد رد الشاعر عليهم تهمتهم، وأخذ يرسم لهم صورة، لا تدفي على الضحك بقدر ما تحاول أن تعطى القارئ شيئا عن تصرفاتهم، إنها صورة منفرة،
يخلو أصحابها من كل قيمة إنسانية و يظهرون في هذه الصورة، وقد بدووا صباحهم
بالأكل والشراب، حتى إذا تخموا، قضوا أوقاتهم بالمجون والضحك إلى حد تفلخ أشداقهم،
فإذا وصلوا إلى حد التبجح فتروا، واستكانوا:

الجاحدون!!

قي الصبح يلتقون من حول الموائد يأكلون

حتى إذا تخموا أصابهم المجون

وتفلخت أشداقهم... يتبجحون ويفترون (١٠).

وقد اعتمدت السخرية في النص السابق على الصورة واللغة معا، من خلال استخدام الفاظ: تفلخت، اشداقهم، يتبجحون، التي أدت إلى رسم صورة كاريكاتورية مضحكة.

#### ۱-۳-۱ راشد حسین:

ولد راشد حسين في قرية مصمص سنة ١٩٣٦، أنهى دراسته الابتدائية في قرية أم الفحم، والثانوية في مدينة الناصرة ثم عمل في التعليم، أعتقل عقب اشتراكه في اجتماع المسرح الإمبريالي في الناصرة سنة ١٩٥٨، ثم فصل من وظيفته لمشاركته في نشاط الجبهة التقدمية، عمل في الصحافة المحلية، غادر فلسطين سنة ١٩٦٥ إلى بساريس شم نيويورك، وتتقل بين بيروت والقاهرة ودمشق، عمل مترجما في مؤسسة الأرض للدراسات الفلسطينية، توفى في نيويورك سنة ١٩٧٧ ودفن في قرية مصمص. (٦)

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۲٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نفسسه .

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> حول ترجمته ينظر ، أحمد عسر شاهين ، ص ١٩٣ وما بعدها .

اصدر حتى عام ١٩٦٧ ديوانين هما: مع الفجر (١٩٥٧) و (صواريخ) (١٩٥٨)، وبعد وفاته صدر له "قصائد فلسطينية"، حيث كتبت هذه القصائد في الفترة ما بين عـامي (١٩٥٨–١٩٦٥).

تبرز السخرية عند راشد حسين بروزا لافتا للنظر ، وكانت تعالج موضوعات سياسية واجتماعية شتى، وجاءت هذه السخرية في إسلوبين: إما قصائد ساخرة من أولها إلى آخرها، قصيرة أو طويلة، وإما قصائد تخللت السخرية بعض مقاطعها وكان مجددا في بعضها، وكلاسبكيا في بعضها الآخر.

وتظهر من خلال تلك القصائد "ملامح نقمته المشربة بروح السخرية... لتتحول إلى ابتسامة مريرة، تغيض بكل معاني النقمة والاحتقار التي تفجر في أعماق النفسس الحقد المقدس (۱).

ولا شك أن قارئ الأعمال الشعرية الكاملة للشاعر يلاحظ غلبة صفة السخرية على معظم القصائد، حتى تلك القصائد التي لم يعدها من الشعر الساخر، وقد اقتصر استخدامه لهذا التعبير (من الشعر الساخر) على أربعة قصائد فقط من مجموع قصائد الأعمال الكاملة، وهي "رسالة ساخرة من الميدان "، "رسالة من شاب جريح إلى والده" وقصيدة "إعلان لسكان السماء"، وقصيدة قاضي الهوى، ولست أرى في القصيدة الأخرية بعدا رمزيا. لتكون الحبيبة المقصودة فلسطين أو الأرض، ولذا فإن السخرية فيها، قد اتخذت شكل الفكاهة ليس أكثر.

يستخدم الشاعر في القصيدة الأولى أسلوب الرسالة، ولكنها رسالة ساخرة، بعث بها شاب جريح من ميدان المعركة إلى والده. تتكون القصيدة من أربعة مقاطع، ويتكون كل مقطع من أربعة أبيات، يتخذ الثلاثة الأولى منها قافية موحدة، تختلف في كل مقطع، على الرغم من إتفاقهما في المقطع الثاني والرابع، وتتفق قافية البيت الرابع في كل مقطع، فقد جاءت على الميم الساكنة المردفة بالألف وقد بنيت القصيدة على مجزوء الكامل.

تعتمد السخرية في القصيدة على عنصري اللغة والمفارقة المحزنسة، فتظهر في المقطع الأول النظرة التشاؤمية التي نظر الشاب الجريح من خلالها عندما بعث سلامه إلى والده، فهو لم ينس المدافع والليل والموتى، وتذكر الحرائق وفوهات البنادق،

<sup>(</sup>۱) حسني محمود كم شعر المقاومة الفلسطينية ، دوره وواقعه في الأرض المحتلة بين ( ١٩٤٨-١٩٦٧) – ج٢ ، عمان، ص ٧٤.

ومع ذلك فإن المفارقة الحادة المحزنة تظهر فيما يلي ذلك، إن اله العناصر الدموية تحيي والده بحلو التهاني والتحيات والسلام:

المدفع المأفون يا أبتاه والفجر العتيق

والأذرع المنتاثرات هنا، هنالك في الطريق

والليل والموتى، وأفواه الخنادق والحريق يهدينكم حلو التهاني والتحية والسلام (١).

ويرسم الشاب صورة ساخرة مضحكة للشجاعة والبطولة، تلك التي تقوم على الطلاق النار برشاقة لتينيم الأطفال، ليحصلوا في نهاية الأمر على الأوسمة:-

بالأمس يا أبتاه في الفجر أدركت الحقيقة.

وعرفت ما معنى الشجاعة والبطولات العريقة.

أن تطلق القدر المكبل من بنادقنا الرشيقة.

وننال أوسمة على تيتيم أطفال الأنام (١).

وينقل الشاب لأبيه أخبار ابنه الآخر، أخبار أخيه، حيث أنه ينفي عن الآخرين بسخرية حزينة تغيض بالألم تهمة قتله، فأخوه هو الذي قتل نفسه، بعد أن مل جراحه التي طال زمنها مما أدى إلى تعفنها، فأخذ الدود يلعقها، ويبرر موته ساخرا إذ أن غياب الشيخ والخوري هو السبب في وفاة أخيه ، إذ لو كانا حاضرين لما توفي، ولنفعته أدعيتهما وصلاتهما. وتبدو السخرية واضحة في هذا المقطع من خلال اللغة التي تقضي إلى المعنى المعنى المعنى المقصود ضمن سياقها اللغوي التي أنت فيه:

وأخوي يا أبتاه ما قتلوه، قد سئم الحياه.

صلت عليه الدودة العمياء ، لاعقة دماه.

لا عندنا شيخ و لا خوري تباركه يداه.

وأنا بحمد الله رغم الجرح أوشك أن أنام  $^{(1)}$ .

وتتضح في خاتمة رسالته إصابته، حيث المفارقة الحزينة التي ترتبط مع المفارقية السابقة في قوله: "وأنا بحمد الله رغم الجرح أوشك أن أنام" إنه أصبح يعيش برجل واحدة،

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ، الطبية ، ١٩٩٠ ، ص ٣٨.

<sup>(</sup>۲) نفسسه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۳۹.

ونصف يد، وما تبقى له شيء يعيش عليه سوى أغنية قديمة يظل يرددها دوما ليكسب عيشه. وعلى الرغم من أنه أخبر والده بهذا إلا أنه يطلب منه ألا يخبر زوجت بحقيقة أمره، وأن يقول لها عكس ذلك تماما:

وإذا أنتكم زوجتي لا تخبروها بالحقيقة قولوا لها إني بخير تحت أغطية رقيقة ما زال لي رجل ونصف يد وأغنية عتيقة.

ساظل أنشدها، وأكسب يا أبي ثمن الطعام. (١)

وتبدو في القصيدة الثانية "إعلانات لسكان السماء" السخرية. حيث الطرافة في الفكرة والمدلول، وتتكون القصيدة من مقطعين، تتفق فيهما القافية، حيث جاءت همزة مكسورة مردفة بالألف، ينتظمها مجزوء الكامل.

وتظهر بدءا من عنوانها المثير. وجاء النص متحدثا عن جملة من الإعلانات، ويستغل الشاعر علامات التنصيص، ليظهر أن كل سطر من سطورها والواقع بين علامتي تنصيص هو إعلان بحد ذاته، فتتعدد الإعلانات، ويلحظ هنا إفادة الشاعر من البيئة المحيطة من خلال استغلال الفكرة واللفظ، حيث أن الإعلانات ترتبط عادة بالسلع التجارية وترويجها.

وثمة أمر آخر يثيره النص، وهو حديث الشاعر بلغة الخطياب، وكانيه يخاطب شخصا أمامه، فثمة آمر ومأمور، ولعل الشاعر أراد أن يجرد من ذاته إنسانا يحادثه، وهذه سنة معروفة لدى الشعراء السابقين.

وتعتمد السخرية هنا على المفارقة التي يقوم عليها النص بكامله، وتبرز في نهايته، إذ أنه يرسم صورة سلبية لسكان الأرض، فقد غصت بالشياطين والمردة وسفاحي الدماء، مما يجعله يعلن عن استبداله بعناصر الشر هذه عناصر نقيه من سكان السماء، وقد عبر عنهم "بالملائكة الكبار الأتقياء":

"الأرض تعلن عن مزاد للتقايض والشراء" "ستصدر الأرض الأباليس الرجيمة إن تشائي" "من كل شيطان مريد لابس حلل الدماء"

<sup>(</sup>۱) ننســــه .

"وستشتري بعض الملائكة الكبار الأتقياء" (١)

ومع أن سكان الأرض على هذه الشاكلة، إلا أنهم يعلنون عن محبتهم لسكان السماء، وهنا تبرز المفارقة الأولى، وينبغي أن تقابل الصورة السلبية لسكان الأرض صلورة إيجابية لسكان السماء، ولكن النص يفاجئ القارئ أن سكان السماء منافقون، يتفرجون على سكان السماء منافقون، يتفرجون على سكان الأرض وما ينتجونه من مسرحيات الشقاء، ويرون أبطال المجازر والملاحم وهم يرقصون على وصايا الأنبياء، من دون أن يدفعوا أجرا أو كراء مقابل نلك، أو يتدخلوا، لذا تكون المفارقة الحادة التي يهدف إليها النص:

"الأرض تعلن عن محبتها لسكان السماء"

ولهم تقدم باعتزاز مسرحيات الشقاء "
ستشاهدون هناك كيف تداس رايات الإخاء"
وترون أبطال المجازر والملاحم والفناء
وترون كيف سيرقصون على وصايا الأنبياء
"إنا نرحب بالشيوخ وبالشباب وبالنساء"
"ثمن التذاكر: نصف رطل من نفاق، أو رياء" (").

وقد بدت سخرية راشد حسين في قصائد أخرى، ولم تقتصر على تلك التي قال عنها أنها "من الشعر الساخر"، ويرى ذلك في قصيدة " إلى ابن عمي في الأردن". وقد اتخسنت السخرية فيها شكلا آخر، أكثر مأساوية وحزنا، وقد تحدث عن آثار النكبة وما أدت إليه من قطيعة بين الأقارب، جزء هنا وجزء هناك، ويعود الشاعر لأسهوب الرسهالة مسرة أخرى، ولكنها تختلف عن الرسالة الأولى، تلك التي بعث بها الشاب الجريح إلى والده، إذ أن المتكلم هنا حلى الأرجح مو الشاعر نفسه. وربما كان يتحدث عن ابسن عم له حقيقة، وإن لم يكن كذلك، فإنه قد نقل صورة واقعية عاشها كثير من الناس في تلك الفترة. وتتكون القصيدة من سبعة مقاطع، ويتكون كل مقطع من خمسة أبيات، ويتخسذ كل مقطع قافية تختلف عن التي تليها، و ينتظمها بحر واحد هو مجزوء الكامل، وتظهر السخرية المرة الحزينة في كل مقاطع القصيدة، إذ يسيطر عليها جو من الكآبة والحزن،

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ٤٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ٤٣.

وقد جاءت الصورة الحزينة معبرة عن السخرية، فبيوت القرية العزلاء تحيي الخيام التي الضحى بينهما نسب قرابة، فأصبحت القرية ابنة عم التائه، وتبرز اللغة -كذلك- لتساهم في رسم الصورة المضادة، لتشكل لوحة ساخرة تدعو إلى التعجب والدهشة؛ فالثرثرة يقوم بها أخرسان، ويتم الصراخ من غير كلام، ويكون الحديث عن السلام في كنف الظلام:-

القرية العزلاء يا ابن العم تقرئك السلام وبيوتها الوسنى تحيى بنت عمتها الخيام والحقل والليمونة الخضراء في كنف الظلام تتحدثان عن المحبة والأخوة والسلام ويثرثان كأخرسين ويصرخان بلا كلام (1)

وينقل الشاعر أحاسيس قريبات ابن عمه، عماته وخالاته، فقد ذرفن عليه الدموع خوفا من أن يجوع وأن يعرى وأن يتمزق حذاؤه، على حين أنهن ينسين أخهاه القريب منهن، الذي يفتش عن لقمة عيشه بين آلاف العمال، ولا يجدها، فهو أحق والحالة هذه منه بالشفقة والعطف، وتصل السخرية حدها المزري عندما يخبره بوفاة أبيه ، ومع ذلك يوصيه بكل هدوء أن لا تحزن، يظهر في النص:

وجماعة العمات والخالات يذرفن الدموع ويخفن أن تعرى وأن يبلى حذاؤك أو تجوع ولخوك أحمد لم يزل بين آلاف الجموع يمشي يفتش عن رغيف الخبز في سوق الدموع وأبوك، لا تحزن أبوك مضى وغاب ولا رجوع (1)

وتظهر السخرية في ديوان "صواريخ" في قصائد عديدة، ولكنها لكثر بروزا -فيما أرى - في القصائد: "خبز اللجئين" و "لغة الأفيون" و "رسالتان". تعكس القصيدة الأولسي جانبا من حياة المعاناة التي عاشها اللجئون، فقد عاشوا على الخبز الأسود، وقد استغل الشاعر ما في الزئبق من خاصية الانتشار، فيصف الخبز الأبيض بالزئبق، ليعبر بمرارة لا تخلو من السخرية عن هذا الواقع.

<sup>(</sup>١) السابق ۽ ص ۽ ۽.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ٥٠.

تتكون القصيدة من سنة مقاطع،ويتألف كل مقطع من خمسة أبيات انتظمها بحر الرمل، وقد جاءت الأبيات الثلاثة الأولى في كل مقطع متفقة في القافية،وعلى مجزؤء الرمل، وتختلف عن قافية مثيلاتها في المقاطع الأخرى ، ولم تتماثل إلا في المقطعين الأول والثالث، وقد اختلف البيت الرابع من هذه المقاطع في القافية التي تحكم أبيات المقطع ولم تتماثل كذلك في أي مقطع من المقاطع ، وقد جاء المقطع الرابع فقط مكونا من تفعيلتين من تفاعيل الرمل، وقد اتفق البيت الخامس في جميع المقاطع بالقافية، وختم بالكلمة نفسها . وهي اللجئين " .

تقوم القصيدة على الحوار بين أب وابنه، حيث أن الابن هو المتكلم في النص، فهو يوجه لأبيه مجموعة من الأسئلة، ولكن أباه لا يجد جوابا ، ليجد شيئا مما أراد عند أمسه التي تلمح في نهاية القصيدة إلى السر وراء إختفاء الخبز الأبيض من غذاء اللاجئين، إن هناك حبلا خافيا -كما تقول الأم- هو الذي جنب الخبز وأخفاه عنها.

تبنى القصيدة على عدة مفارقات حادة، وعلى الرغم من اقتساع المتكلم أن خسبز اللاجئين ليس بزئبق إلا أنه له خاصيته، فمن أين له بهذه الخاصية ؟ إنه المناه المناه المناه من أمامه. مما يجعله يسأل أباه ساخرا غاية السخرية، وفي الوقت نفسه، حزينا الله ما يكون الحزن، ويتكرر في المقاطع الخمسة الأولى:

ليس مصنوعا من الزئبق خبز اللاجئين بل دقيق هو كالخبز الذي للأخرين أسمر الوجنة ما نور فيه الياسمين خبزنا يا أبت ليس بزئبق

فلماذا يا أبي يهرب خبز اللجئين (١)

ويرى الابن أن الأمور مقلوبة رأسا على عقب ولا تسير سيرا طبيعيا، فمن المفترض أن تتحو منحى آخر مغايرا تماما، لذا فإنه يعقد موازنة حربما تكون سانجة بين الوزراء وبين اللجئين، تظهر فيها المفارقة الحزينة، فقد عاش اللجئون على الخبر الأسود، مع العلم أن أفعالهم بيضاء، وعاش الوزراء على الخبز الأبيض على الرغم من أفعالهم السوداء ، ليصل مرة أخرى إلى سؤاله الساخر المعتاد:

يا أبي يحكى بأن الوزراء الحاكمين

<sup>(</sup>١) السابق ، ص ١٦٩.

خبزهم أبيض كالفل كتل الياسمين فلماذا فعلهم أسود من قار سخين خبزنا يا أبتي كالليل أسود

فلم ابيضت وما اسودت فعال اللجئين (١)

ويلتقت الابن إلى البيئة من حوله، فينظر ليلا إلى النجوم والقمر، فيراها تسهر مـع صغار اللاجئين، ولكن ثمة اختلاف بين سهرها وسهرهم، إنـها تسـهر بقصـد السـهر والمتعة، أما هم فإنهم يسهرون رغما عنهم، فقد أقلقهم الجوع:

يا أبي تسهر في الليل نجوم وقمر والموف من قبور الخيش أضناها السهر إنما من جوعنا نقلق لا قصد السمر فلماذا يقلق البدر وصحبه

أتراهم جوعوا مثل صغار اللاجئين 🗥

وثمة سخرية أخرى تقوم على المفارقة الحادة، مفارقة الموقف، حيث تعرض قصيدة "لغة الأفيون" موقفين متعارضين، وسلوكين مختلفين. وتتكون القصيدة من ثلاثة مقاطع تتخذ حرف روي واحد وهو الراء الساكنة ولكنه في المقطع الأول مردف بالياء، وفي الثاني مردف بالألف ما عدا الأبيات الثلاثة الأخيرة حيث أنها تلتقي مع قافية المقطع الثالث التي جاءت مجردة، وينتظم القصيدة مجزوء الكامل، ويهديها الشاعر "إلى الفلاح الذي خدع ثم صحا"

ويقوم النص على ثنائية هو- وهو هنا الفلاح- وهم النين يمثلون طبقة المستغلين الذين خدعوا الفلاح وخدروه بكلامهم، وتظهر السخرية من خلال نبرة الحديث وسياقه، وينقل هذا الفلاح أقرالهم له، ويبين كيف تمت عملية تضليله، وقد تتازلوا عن الحقل والمزارع والغدير، ومنحوه الزهور وعبيرها واخضرار النين والزيتون، وخلوا بينه وبين أن يعيش على الأمل ومنوه بالحسان الحور في يوم القيامة ، وكل ذلك لأنه إنسان شهاع وقنوع وقدير.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۷۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۷۱.

إنهم يريدون راحته -وهنا تبرز المفارقة الحادة- فينصحوه بأن يدع القصور، ففيها من مم كبير، ويوصوه أن يبتعد عن خزائن المال، فهو متاع زائل. وزيادة فيي النصيحة الساخرة يرون أنه لا يحب لبس الحرير، ولا النوم على الأسرة، فيجب أن يتسلح بالصبر، وينتظر رزقه من السماء، ففيها رزق كثير.

وتظهر السخرية -هنا- من الذين خدعوا الفلاح، وهم يمثل والطبقة الحاكمة الرأسمالية. إنهم لا يريدون نصيحته، لاسيما وأنه يمثل طبقة الكادحين والفقراء، بل يريدون الخديعة والتضليل. ويسلكون لذلك طرقا كثيرة، منها النظاهر بالتسامح والود والحرص على مصلحته، ويستخدمون في الثانية القرآن الكريم، وهكذا يظهر في النسس استغلال الطبقة الحاكمة للدين من أجل الحفاظ على مصالحها. وذلك في "لك الحسان الحور في يوم القيامة"، وكذلك في قولهم:

" اصبر ! ، فرزقك في السماء وفي السماء رزق كثير ". (١)

فقد أخذ هذا البيت من القرآن الكريم في قوله تعالى "وفي السماء رزقكم ومسا توعدون، فورب السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم تتطقون" (٢).

وثمة أمر آخر يلحظ في النص، وهو تأثرهم الزائف بالروح الصوفية التي يامرون الأخرين بالأخذ بها مع عدم إلزام أنفسهم بهذا. وهذا موطن سخرية ومفارقة، فيوصونك بالطهارة والابتعاد عن أندية القمار، وشرب الخمر، فهي من وجهة نظرهم رجس تجرد شاربها من الوقار.

وثمة مفارقة لفظية تدعو إلى السخرية، إذ تعتمد على اللغة التــــي تقـدم صــورة متضادة، إذ كيف لهذا الفلاح الفقير أن ينعم؟ إنه سينعم -ويا للمفارقــــة\_ بطعــم الزيــت والخبز المملح بالغبار"، وينام في الشتاء القارص بلا أغطية. ويرون أن هذا أكثر أمانــــا وصحة له:

ودع الخمور فإنها رجس يجردك الوقار

وأنعم بطعم الزيت والخبز المملح بالغبار.

ولكي تصح استلق في برد الشتاء بلا دثار " (٦)

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۹۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> القرآن الكريم ، سورة الذريات ، الآيتان (۲۲–۲۳).

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> السابق ، ص ۱۹۱.

إنهم يبعدونه عن هذه "المحرمات" في حين أنهم يرتكبونها وكانها ليست محرمات، وتصبح الأمور أكثر سخرية ومرارة عندما يقوم هو نفسه بصنع خمورهم التي يشوبونها في السحر، وقد حرم عليه شرابها، فقد غدا خادما لهم ومقدسا لأوثانهم:

قالوا: قنمت مخدر الإحساس مشلول البصر

وأفقت من نومي أعد لهم خمورا السمر.

وأقدس الأوثان أوثان السيادة والأشر. (١)

ويغلب على المقطع الأخير النفس الجاد، والبعد عن السخرية، والاقتراب من المباشرة والهجاء، فقد أفاق الفلاح من خدره وعرف أعداءه، ووضع يده على مكان الداء، فعرف الدواء، وكان أول عمل قام به هو تعريتهم وبيان زيفهم، فوصفهم بانهم تجار الكلام والخدر وباعة الأفيون الذي خَمّره زمنا. ولكن سواد الليل قد محاه القمر وطلع الفجر، وانبلج الصباح، وما عاد مخمورا بكلامهم، وما عاد يسمع سوى صوت الجياع الكادحين:

وصحوت أمس على الحياة تصب في بصري النظر

فرأيت تجار الكلام... عرفت تجار الخدر...

فطردتهم ونفيت أو ضار المذلة في حفر

ما عدت أسمع غير أصوات الجياع من البشر

يا باعة الأفيون!..نسج الليل أحرقه القمر (١)

ويعود الشاعر مرة أخرى الأسلوب الرسالة، وذلك في قصيدة "رسالتان"، وتتكـون القصيدة من مقطعين: يشكل كل مقطع "رسالة" وقد أنت الثانية ردا على الأولى. وهما بين خطيب وخطيبته، فقد كان عنوان الأولى "إلى خطيبة" والثانية "من خطيبته".

يبني الشاعر كل رسالة على وزن مختلف. فقد جاءت الأولى على وزن مجـــزوء الكامل، وتتكون من ثلاثة مقاطع، ويتألف كل مقطع من أربعة أبيات، ويتخذ كل مقطـــع قافية مختلفة عن غيره.

قدم الشاعر لهذه القصيدة بقوله :"جاء في الأنباء: أن جنديا فرنسيا أرسل إلى خطيبته يخبرها بأنه قدم لقائده هدية مكونة من رأس ومعصم ثائر جزائري" (٦) . ويظهر من هذا النقديم المفارقة التي يبنى عليها النص، إذ كيف يلتقي عمله الذي يقوم على التقتيل

<sup>(</sup>۱) تفسسه .

<sup>(</sup>۲) نئســـه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲۲۲.

وتيتيم الأطفال والنزعة السادية في تعذيب الآخرين، مع الرومانسية الحالمة. إنه انفصام في الشخصية، وتعامل بمعيارين، إنه شرخ كبير بين النظرية والتطبيق، فقد نادى الفرنسيون في ثورتهم بالحرية و الإخاء والمساواة، وهاهم في الجزائر يطبقون العكس. مسن هنا جاءت هذه السخرية ردا على الواقع المعيش وقتذاك.

ويقع المتكلم في النص \_وهو هنا الجندي الفرنسي\_ في الشرك الذي نصبه الشاعر، إذ يعبر هو شخصيا عن هذه المفارقة الساخرة، فيخبر خطيبته أنه مـــارس هــذا العمــل ليرضيها، فهي \_عنده\_ الحبيبة، وأحلى خطيبة، وهو لم يقم بذلك إلا من أجـــل أن تتعــم (ليزا) -وهو اسم خطيبته\_ بالعطور، وبالثياب الفاخرة!:

أنا في الجزائر أقتل الثوار يا ليزا الحبيبة وأيتم الأطفال فالتيتيم مهنتي العجيبة كي تتعمي بالعطر يا ليزا، وبالحال القشيبة أنا في الجزائر أقتل الثوار يا أحلى خطيبة (1)

وتصلها رسالته، ويكون جوابها عكس ما كان يتمنى، إنها ترفض ما قام به، وتوازن بين صورته في مخيلتها قبل وصول الرسالة وبعده، وقد قررت قرارا شاجاعا، فأخبرته أنها لم تعد له خطيبة، فقد تخلت عن حبه، و أحرقت كل هداياه التي وصفتها بالأفاعي.

ويغلب على رسالتها الطابع الجدي، والبعد عن السخرية، والقرب من السهجاء، والعتاب القاسي، وقد بناها الشاعر \_كما أسلفت\_ على وزن مغاير للمقطع الأول، وذلك ليشي باختلاف الموقف، فقد أصبحا في موقفين متعارضين تماما، فقد جاءت على بحرر الرمل:

أصبحت عيناك أدهى نئبتين جسدي في الحلم كانا حيتين<sup>(١)</sup>. منذ أن سلمني الساعي الرسالة وذراعاك إذا ما طوقا

وتبرز السخرية في ديوان "قصائد فلسطينية" من بعسض الموضوعات السياسية والاجتماعية، وقد غلب على بعضها طابع الهجاء أكثر من السخرية، ففي قصيدة " من وحي العراق" مزج الشاعر بين اللونين، حيث تعرض الملك حسين عندما أراد أن يشكل

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> تغسسه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۲۲4.

مملكة متحدة مع العراق على غرار الجمهورية المتحدة بين مصـــر وسـوريا. تتكـون القصيدة من سبعة وعشرين بيتا، وتظهر السخرية التي لا تخلو من عناصر الهجاء فـــي قوله:

تشدق أن يصبح لبغداد حاكما ويا سيفنا أفطر إذا كنت صائما أتدفع أوراق الخريف الصوارما (١) يقولون: في عمان مسخ مراهق غراب يغني فاضحكي يا نسورنا يقولون لى الدولار درع لصدره

وتظهر في هذا الديوان السخرية من المحتل وقوانينه الجائرة وخاصة في قصيدة ولله لاجئ معيث السخرية الحزينة التي تأتي احتجاجا على "قانون أملاك الغائبين السندي صدر عام ١٩٥٠ وقد طبق على أملاك اللجئين العسرب. ومن المفارقات المؤلمة والطريفة أن يطبق هذا القانون على أملاك الوقف الإسلامي (١). وقد القيت هذه القصيدة في مؤتمر منظمة المزارعين العرب الذي عقد في عكا احتجاجا على هذا القانون المعروف بقانون تركيز الأراضي (١).

بنى الشاعر القصيدة على البحر الكامل، وتتكون من واحد وعشرين بيتا، موزعــة على مقطعين، جاء الأول مكونا من عشرة أبيات، والثاني من أحد عشــر بيتـا، وتبـدو السخرية بوضوح تام في المقطع الأول، فقد منح الشاعر، باسلوبه الساخر، المحتل حـــق مصادرة بساط المساجد، وأن يبيع الكنيسة والمؤذن في المزاد العلني، وأن يمتلك اليتامى، فكلها أملاك ومالكها غائب:

صادر إنن حتى بساط المستجدر وبع المؤذن في المزاد الأسودر صادر يتامانا إنن يا سيدي (1) الله أصبح لاجئا يا سيدي وبع الكنيسة فهي من أملاكه حتى يتامانا أبوهم غائب

ولا تقتصر سخريته عند هذا الحد، بل يصف الآخر بكل الصفات الحميدة التي يوحي السياق عكسها تماما، وذلك تعميقا للسخرية والتهكم. فقد نفى عنه صفتي الظلم والاعتداء على الآخرين، فقد حرر السائمات، وأطلق الخيل في رؤوس الجبال، ووصل عدله الى المرتبة العليا، عندما أعطى أبراهام حقل محمد:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۲۰٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> حسيٰ محمود ، ص ۱۱.

<sup>(</sup>T) ينظر ، راشد حسين ، أ.ك ، هامش ، ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۳۸۹.

لا تعتذر من قال: إنك ظالم حررت كل السائمات غداة أن فالخيل في قمم الجبال طليقة

لا تتفعل من قال: إنك معتد أعطيت " أبر اهام " حقل " محمد " تتنو لتصبح ملك أمدن سيد (١)

وتبلغ السخرية أوجها حينما ينقل الشاعر للمحتل تحيات الأرض، فقد استحق ملامها، فهو الذي حررها من ألم الحرث، وأشفق على الثيران، وتركها تخلد إلى الراحة تستشفى أمام المذود:

شكر تجمع في بحيرة عسجد والثور يستشفى أمام المذود (١)

الأرض تقرئك السلام.. وقمحها أولم تحرر عنقها من حارث

وقد غلب على المقطع الثاني الطابع الجدي والابتعاد عن السخرية إلا في بعض الأبيات التي وصف فيها الشاعر الآخر بأنه أشرف حاكم على الرغم من أحكسام النفي، وهو أعدل سيد على الرغم من أحكام السجن، وتظهر السخرية كذلك عن طريق الصورة، حيث يصور النواب العرب (أعضاء الكنيست) بأنهم جبلة من صنيع المحتل، أوجدهم لكي تعبدهم الجماهير العربية، ولكنهم في الحقيقة لا يختلفون عن بقية الشعب، فهم مستعبدون مثله:

ولکم سجنت، فقیل: أعدل سید مستعبد (۱۲)

ولكم نفيت، فقيل: أشرف حاكم وجبلت نوابا لنعبدهم وهم

وثمة سخرية أخرى، يعتمد فيها راشد حسين على مفارقة الموقف، إذ يعرض فسي قصيدة "الجياد" حالتين متضاربتين، تظهر السخرية في التعارض القائم بينهما، وقد سخر الشاعر فيها من بعض الأفكار الاجتماعية التي تطغى على تفكير العامة من الناس، ولسم يسلم منها بعض الخاصة، ويتجلى ذلك في تفضيل الذكور على البنسات، إذ تقوم هذه القصيدة على نقد لاذع لهذه الفكرة ولمؤيديها.

وقد عرضها الشاعر بأسلوب شعري، تحرر فيه من النظام العروضي الصارم، فقد تخلى فيها عن شكل القصيدة الكلاسيكية، ولكنه حكما في قصائد أخرى لم يتخلل عن القافية، وإن نوع فيها هنا، فقد بدأ الشاعر مجددا، وقد حق له هذا التجديد.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۳۹۰.

<sup>&</sup>lt;u>....</u> π

<sup>&</sup>lt;sup>(77</sup> السابق ، ص ۳۹۱.

إذ أنه يحارب فكرة ، يراها عقيمة، لذا فقد ابتعد عن الشعر العمودي، واتجه إلى الشعر الحر. وقد بناها على تفعيلة بحر الرمل. وتتكون القصيدة من ثلاثة مقاطع، يــوازن فــي المقطع الأول بين الأطفال عند الأمم الأخرى وبين الأطفال عندنا؛ تلك الأمم التي يراهــا متحضرة حيث تعير طفولة أبنائهم بشكل طبيعي، يولدون صعارا وينمون رويدا رويــدا حتى يعدوا رجالا، أما أطفالنا فإنهم يسيرون في طفولتهم بالعكس، فيخلع المجتمع القابــا فخمة عليهم ، فهم أمراء، ويبنون على جلدتهم الرخوة وعظامهم الطرية قصورا، ولكــن سرعان ما يفقدون إمارتهم عندما يكبرون، إنهم يصطدمون بواقعهم، فإذا هم يشربون من الوحول، ويجترون القشور:

في قرانا يولد الطفل أميرا فيصبون على عينيه ليلا ونذورا فيصبون على عينيه ليلا ونذورا وعلى جلاته الرخوة يبنون قصورا وإذا الطفل الذي كان أميرا قزما يصبح... إنسانا صغيرا يشرب الوحل ويجتر القشورا (١)

ولا تقتصر نظرة المجتمع لهؤلاء عند هذا الحد، إنها تزداد سوءا، فعندما يكبر هؤلاء الأطفال، لا تكبر إلا أجسادهم، أما عقولهم فهي كما هي، ملأتها أشبباح التفكير الرمادي الذي لا يسمن ولا يغني من جوع، وانصب تفكيرهم على متعسهم وشهواتهم، وانتهت آمالهم عند سعاد، وحناء "سعاد"، وقد خص الشاعر هذا الاسم، لما لهذه الفتاة من حضور في مطالع قصائد غزلية كثيرة في الشعر القديم، وليوحي أن هولاء ما زالسوا يعيشون في أفكارهم في تلك العصور، ولا يعلمون أن ذلك الزمن قد تغير، لذا يقتضي أن ينظر الشباب إلى واقعهم ومستقبلهم نظرة جديدة تتفق مع روح العصر ومتطلبات المرحلة ، وتبلغ السخرية مبلغا عظيما عندما يتصور هؤلاء وقد أصبحوا عرسان، فقد شكلوا جيلا كاملا يجتاح البلاد:

في قرانا يكبر الطفل لكي تكبر بالطفل التهاني ليقولوا: أصبح المحروس حلما للحسان.

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۲۹۶.

أو "عريسا" صار في سن الزواج ابن فلان وإذا جيل من العرسان يجتاح بلادي جيل أطفال كبار... كالجياد ملأت أذها لهم أشباح تفكير رمادي فالأماني تتتهي عند "سعاد" عند أقدام "سعاد" عند حناء على كف "سعاد" (1)

ويطلق الشاعر بحسرة أمنيته بأن تسير الأمور بشكل طبيعي حتى نصل إلى نتائج صحيحة، فنحصل في النهاية على رجال " يملؤون الليل نهارا"، ونسور تحلق عاليا، وليس عصافير تقلد نسورا.

ويرى الشاعر أن الأمور بخواتيمها. لا ببدايتها، فقد أقلقت قومه البداية على عكس الآخرين الذين يهتمون بالنهاية، لذا فإن الشاعر يسخر بمرارة فاجعة من هـــؤلاء الذيـن يترقبون ميلاد زوجاتهم، فإذا أنجبت طفلا خلعوا عليها جميل الأوصاف وحميد الصفات، فهي " بنت أصيل مفتخر" و "زوجها فحل عظيم رجل" كامل الرجولة. كل ما يهمهم أن تلد الأم ذكرا، وليس مهما مصير ذلك الذكر، سواء أكان للذباب، أم كان أصــم، أم أبكـم، أم حتى بوم خراب:

همهم أن تلد الزوجة مولودا نكرا ليقولوا إنها بنت أصيل مفتخر" وضعت طفلا نكر وجهه وجه القمر ليقولوا: "زوجها فحل عظيم رجل" أو "جواد عربي"سابق لا يخذل ابنه البكر نكر بعد هذا ليصير ابنهم راعي نباب وليكن دودة أرض: كل ما فيها تراب

<sup>(</sup>١) السابق ، ص ٣٩٥.

ولیکن ابکم"أعمی.. ولیکن بوم خراب". <sup>(۱)</sup>

وتعكس قصيدة "بنت نائب" سخرية الشاعر في تلك الفترة من الفلسطيني الذي كان نائبا في الكنيست الإسرائيلي، وعلى الرغم من أن القصيدة من الشعر الحر، إلا أنه قد النزم فيها قافية واحدة، هي الراء في كل سطر من سطورها، وقد بناها على مجزوء الوافر.

تقوم السخرية في القصيدة على ثنائية أنا المتكلم في النصص. وهو هنا الفتاة، والمسخور منه، وهو هنا أبوها، حيث أنها صورت موقع أبيها في حكومة "القيصر"، فهو مجرد خادم لحيواناته، يقدم العشب والسكر لخيوله ويسقي مهره من دموع المشردين، ويطعم قطه الأحمر قلوب اللاجئين، إلى أن تسأل الفتاة أباها بسخرية لا تخلومن الحزن والمرارة عن السر وراء نمو حيوانات "القيصر"، وهو اي الأب كما هو، بقسي على حاله ولم يتغير، ولم يكبر:

لماذا أنت دون الناس بين مزارع القيصر تمد لخيله ما شئن من عشب ومن سكر وتعصر دمع منفي لتسقي مهره الأخضر وتقطع قلب لاجئة لتطعم قطه الأحمر لماذا مهره يكبر.. لماذا قطه يكبر؟ وتبقى أنت لا تكبر!! (٢)

ويبين النص وعي الفتاة، فقد سبقت أباها في إدراك الحقيقة، لذا فإنها تحسس أنها أكبر منه ما دام أنه لا يفهم ما يدور حوله، وسيصغر أيضا كلما تمادى في عمله هذا، وترى ثروة أبيها، وقد جمعها من أموال الشعب فتعيبها زميلاتها ويقاطعنها، وتركز هذه الفتاة على الفارق بين أبيها وبين عامة الناس، فعلى الرغم من أنهم كسادحون و بسطاء وبيوتهم تحت الأرض إلا أنهم الأمل الذي قد أزهر، وانتشر عبيره، وتظهر السخرية واضحة في عرضها الحالتين، حالة أبيها وحالة الشعب، في عيشته وبيته، وعيشتهم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۳۹٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۳۹۹.

وبيوتهم، فتشكل بذلك مفارقة حادة لا تدعو إلى السخرية بقدر ما تدعو إلى الألم، واستدرار الدموع:

صحيح أنهم في الأرض.. بنر فوقهم يبذر وأن المال بين يديك من أموالهم أوفر صحيح أن منزلنا مع الغيم الذي يسهر وأن بيتهم في الأرض... فوق ترابها الأغبر ولكن أنت لم تفهم... لهذا أنت لم تكبر فلولا البحر فوق الأرض... ذلك الغيم ما أمطر (1)

## ۱-۳-۳محمود درویش:

ولد محمود درويش في قرية البروة في عام ١٩٤١، وبدأ ينظم الشعر في سن مبكرة، وقد أصدر حتى عام ١٩٦٧ الدواوين التالية : عصافير بلا أجند " ( ١٩٦٠)، و أوراق الزيتون " ( ١٩٦٠) و "عاشق من فلسطين " ( ١٩٦٦) و اخر الليل " ( ١٩٦٧) ولم تخل أشعاره في هذه الفترة من سمة السخرية .

ونظر الأن درويش لم يدرج أشعاره كلها في أعماله الكاملة، إذ حدف بعيض القصائد، بل لقد طال الحذف ديوانه الأول بكامله (٢) ، لذا فإنني سأعتمد هنا على الأعمال الكاملة مع العودة أحيانا إلى قصائده، كما ظهرت في مجموعاته الأولى .

لم تشكل السخرية ظاهرة لافتة للنظر في ديوانه الأول، ومع ذلك لم تخل بعسض القصائد من طابع السخرية ، فيكاد الدارس يلحظ شيئا منها في قصيدته "شعر.. لمسن؟؟ " والتي كتبها "يصور لنا رسالة الفن، فهو يريد الشعر هنا أن يكون قربان فجره المشنوق. ويهيب به أن يتفجر اعصارا من نور وعزم ... "(1)، ولذا فإنه يسخر في جزء منها " ممن قالوا إن الشعر ابن الملاهي والصبابات والهوى المدلوق، ليصرفوه عن أن يكون في خدمة شعب أهوت عليه يد الليل سنينا، وليس بالمستقيق "(٥)، ويلاحظ أن الشاعر قد التزم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ٤٠١.

<sup>(1)</sup> حول ترجمة ، ينظر ، أحمد عمر شاهين ، ص ٤٢٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) ينظر ،د. عادل الأسطة ظواهر سلبية في مسيرة محمود درويش الشعرية وأبحاث أخرى ، نابلس ، ١٩٩٦ ، ص (١-١٨).

<sup>(</sup>۱) د.عبد الرحمن، ياغي، ص ۸۰.

<sup>(°)</sup> السابق، ص ۸۱ .

فيها النهج الشعري التقليدي، وقد جاءت على البحر الخفيف مع انتظام القافيه وهي القاف

أفينوه وخدروه وقالوا:

فلسفات الحياة بلة ريق

والهدوء الهدوء حلم عميق

واستماتوا من أجل حلم عميق (١)

لم تكن السخرية عند هذا الشاعر على درجة واحدة من الكم والكيف ، فقد بـوزت في بعض القصائد في ديوان ما، واختفت من آخر، وبقيت السخرية لديه مقاطع أو جمـل تتخلل قصائده التي يغلب عليها طابع الجد والمأساة أحيانا، وطابع الأمل والتفاؤل أحياناً أخرى .

تعدد المسخور منه في أشعار الشاعر، فقد سخر من الحكم العسكري الإسوائيلي، كما سخر من بعض الأنظمة العربية، ويقف المرء كذلك على بعض القصائد التي سنخر فيها من بعض التقاليد الاجتماعية.

يشكل الديوان الثاني "أوراق الزيتون" نقطة تحول في نظرة الشاعر - فقد غلبت عليه في بعض القصائد الروح الساخرة التي تبشر بامتلاك الشاعر هذا الفن، وتؤكد قدرته على الكتابة فيه - وهذا ما سيتضح بشكل خاص في المرحلة الثانية، في قصائده "خطبب الدكتاتور الموزونة"، ولست أزعم أن الشاعر هنا قد كتب قصائد ساخرة من الفها السبي يائها، ولكن السخرية تلمح في قصائد عدة .

فثمة سخرية من الإسرائيلي في تعامله مع الفلسطيني، وذلك في قصيدة "كسن إنسان" وتبنى القصيدة على ثنائية الهم -أي اليهود-والسهو - أي الفلسطيني اللاجئ، وتتشكل القصيدة من أربعة مقاطع قصيرة جدا، جاءت في شكلها الفني مبتعدة عن النهج التقليدي، كما هو الحال في بقية قصائد الديوان، وأشعاره الأخرى القادمة. وقد انتظمها البحر الكامل.

تظهر المسخرية في هذا النص في المقاطع الثلاثة الأولى، حيث انها تبني على المفارقة، مفارقة الموقف التي تبدو واضحة، فقد وضع اليهود السلامل على فم الفلسطيني وربطوا يديه بصخرة الموتى، ثم خاطبوه قائلين "أنت قاتل" وأخذوا طعاميه وملابسه

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نفسه,

والبيارق، ثم رموه في زنزانة الموتى واتهموه بعدها بالسرقة ، وطردوه من كل المرافئ، وسلبوا حبيبته الصغيرة، ثم وصفوه بانه "لاجئ":

وضعوا على فمه السلاسل

ربطوا يديه بصخرة الموتى

وقالوا: أنت قائل

أخذوا طعامه والملابس والبيارق

ورموه في زنزانة الموتى

وقالوا: أنت سارق

طردوه من كل المرافئ

أخذوا حبيبته الصغيرة

ثم قالوا : أنت لاجئ (١)

حقا إن الشاعر لا يشير إلى اليهود مباشرة، ولكن ربط النص باللحظة التاريخيــة التي كتب فيها، وبواقعه، لا تجعل الدارس يشتط كثيرا في التفسير.

و ثمة سخرية أخرى في قصيدة "ثلاث صور" تبنى على المفارقة أيضا، إذ يقدم درويش من خلال مقاطعها الثلاثة، والتي انتظمها بحر الرجز، ثلاث لوحات يشع منها الحزن والألم، ويبدو في المقطع الأول استخدامه للرمز، ولكنه رمز واضح، فقد حمل القمر حالته النفسية المكتتبة، حيث بدا هو الآخر غارقا بروافد من الحزن، وقد سخر فسي المقطع الثاني من الحبيب الذي يقضي ليله يقرأ الأشعار الحالمة، ويطلب من الشاعر أن يكتب الشعر الناعم، ولكنه لا يستطيع، وهو يعيش واقعا كهذا الواقع:

کان حبیبی

كعهده - منذ التقينا - ساهما

الغيم في عيونه

يزرع أفقا غائما

والنار في شفاهه

تقول لى ملاحما

ولم يزل في ليله يقرأ شعرا حالما

يسالني هدية

<sup>(</sup>۱) دیرانه، بجلد ا، بیروت،۱۹۹۱،ط۱۱، ص ۱۲.

وبیت شعر .. ناعما <sup>(۱)</sup>

وعلى الرغم من ابتعاد القصيدة عن الشعر العمودي، إلا أن الشاعر لا يستطيع الإفلات من قبضة القافية، فقد تكررت حسب نظام معين، ولكنه نوع فيها، بحيث جاء ت قافية كل مقطع مختلفة عن غيرها، فقد جاءت في المقطع الأول الدال، والتساني الميم، والثالث باء، ويلاحظ على هذه القوافي أنها جاءت جميعها مسندة بالألف ومنصوبة.

ويرسم الشاعر الصورة الثالثة بخطوط اكثر ماساوية، واشد التصاقا بالحياة المعيشة، فقد تحدث عن الوضع الاقتصادي للأسرة العربية تحت الاحتلال، فهذا أبوه حكما يخبرنا قضى عمره محملا بالمتاعب، يكابر من أجل لقمة العيش، ويصارع الثعالب من أجل الحصول عليها، وليس هذا وحسب بل إن أطفاله لا يكفون عن مطالبهم، فكل فرد في عائلته يقدم مطلبا، ولكن ما الحل ؟، إن الشاعر يرى كل هذا، إنها حالة تستدعي التفكير، والتعامل بواقعية، ولكن أباه - وهذا ما يدعو إلى السخرية - يجلس فيتحدث عن مناقبه، ويفتل شواربه، ولا يكتفى بذلك، إنه يصر على الإنجاب أكثر وأكثر.

ويعمق درويش سخريته هذه من أبيه الذي يعد نموذجا لآباء كثيرين في وقته يتعاملون بالأسلوب نفسه، وذلك باستخدام لفظ "يصنع" إذ عبر عن الإنجاب بالصناعة، وعلى قدر ما تحمل هذه اللفظة من سخرية إلا أنها مشبعة بنغمة الحزن والحسرة، إن الشاعر يرفض هذا الأسلوب التقليدي في مواجهة الأمور، ويعيب على أولئك الذين أقنعتهم صورة الرجولة التقليدية المتمثلة في إعادة الكلام ومدح الذات وتفتيل الشوارب. يقول درويش:

أخي الصغير اهترأت شابه فعائبا وأختي الكبرى اشترت جواربا وكل من في بينتا يقدم المطالبا ووالدي - كعهده -يسترجع المناقبا ويضنع الأطفال والنراب

<sup>(</sup>۱) السابق، ص ۳۷.

والكواكبا (١)

وقد سخر درويش ، يوم كان عضوا في الحزب الشيوعي الإسرائيلي من بعسض الأنظمة العربية؛ فقد رأى في قصيدة كردستان أن محاربة النظام العراقي للأكراد يدعو إلى السخرية لما في ذلك من مفارقة صارخة، إذ أنه يحاربهم باسم القومية، ولم تظهر عند الشاعر في تلك الفترة سخرية عامة من الأنظمة العربية كافة، ويعود ذلك باعتقسادي الي انه لم يعش بعد أوضاع تلك الأنظمة، فضلا عن أنه كان منشغلا بهمه الوطني، لسذا فإنه لم يتطلع إلى نقد الآخرين، فعنده ما يغنيه عن ذلك، ولكنه شاعر يتأثر بما يسمع مسن أخبار عن تلك الأنظمة.

تتكون قصيدة "كردستان " من ثلاثة مقاطع، يعطي الشاعر كلا منها رقصا واسما، وقد جاءت على النحو التالي "معكم" و "فلتحيا العروبة" و "شهرزاد"، وينتظمها جميعا البحر الكامل، ويلاحظ أنه قد مزج بين الشكلين القديم والجديد، فقد جاء المقطع الأول على مجزوء الكامل مع التزام اللام المردفة بالألف قافية، ولم يسلم من هذا النظام العروضي إلا البيت الرابع ، حيث اختلفت فيه عدد التفاعيل فقط ، فقد جاء مكونا مسن خمس تفاعيل مع بقاء القافية كما هي.

ويظهر هذا التجاور كذلك في المقطع الثاني، فئمة أبيات متتالية، ينظمها مجزوء الكامل مع التزام الباء المردفة بالألف في ثلاث منها، أما الرابع فقد جاء مكونا من خمس تفاعيل مع تغير القافية إلى التاء الساكنة المردفة بالألف، ويلاحظ على هذه الأبيات أن كلا منها قد جاء بين علامتي نتصيص، وكان الكلام ليس كلام الشاعر، فهو يعيد علينا وحسب، ويظهر أن الحاكم المقصود في النص هو حاكم العراق آنذاك، فينقل لنا الشساعر حديثه عن العمال والزراع والأطفال والأكراد، ويجد القارئ إلى جانب هذا الشكل، الشكل الفني الجديد، فقد بدأ الشاعر هذا المقطع متحررا من ربقة النظام الموسيقي الصارم، وكذلك فقد تابع قصيدته بهذا النهج، منوعا في القافية.

وركز في المقطع الثالث الشاعر على الشكل الشعري الجديد ، ولكنه لم يتخلص من قيد القافية ، وإن نوع فيها كذلك ، ويظهر هنا تأثر الشاعر بقصص الف ليلة وليله، ويبدو ذلك واضحا بدءا من العنوان، بالإضافة إلى النص التي يذكر بالصباح ، والليسالي الملاح ، والألفاظ الواردة في تلك الحكايات .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۲۷–۲۸.

وتظهر السخرية في المقطعين الثاني والثالث ، على حين أنه قد سيطرت على المقطع الأول النغمة الخطابية، حيث أن الشاعر فيه يحدد موقفه، فيقسف إلى "جسانب الأكراد ويعلن في نهايته أن مصابهم مصابه ، ويحس بأن الحبال، حين يقتل منهم قتيل، قد شدت حول عنقه:

ما فرقتنا الريح

إن نضال أمتكم نضالي

إن فر منكم فارس

شدت على عنقي حبالي ا(١)

يستحضر درويش في بداية حديثه في المقطع الثاني بعضا من أمجاد الأكراد ، فقد ذكر في المصادر التاريخية أن صلاح الدين كان كرديا ، لذا فإن بينه وبين الشاعر نسبا، ويتعجب الشاعر باستخدامه لأسلوب الاستفهام، كيف ينسى فضل الأكراد الذين أنجبوا بطلا كهذا البطل ، وقائدا كهذا القائد، فقد هوت اليوم البيارق وصار السيف مثلوما ، وحلت النكبات والحرائق بقومه ، فقد تغير الحال ، وما تغيره إلا نتيجة لتغير السلطة التي تحاربهم لأنهم يريدون ثمنا لعذابهم، وثمر ترابهم ، ويريدون التزود بالعلم ، إسهم يريدون الحياة ، فهي حقهم ، ويأتي صوت الشاعر معقبا على هذه الحالة التي يقاتل فيها الأكراد – وهذه مفارقة ثانية – باسم العروبة ، متهكما حزينا :-

ونقول بعد الآن : فلتحيا العروبة

مري إنن في أرض كردستان

مري باعروبة ا

هذا حصاد الصيف ، هلا تبصرين

ان تبصري

إن كنت من ثقب المدافع تنظرين ا<sup>(٢)</sup>

وتتصاعد هذه النغمة لتصل حد السبب المباشر والهجاء الصريح والبيراءة من العروبة إن كانت كعروبة النظام العراقى:

لم يكفنا أنا براء

ألقى لمزيلة الزمان

<sup>(</sup>۱)محمود درویش ، أُوَراق الزیتون ، عکا ، ط۲ ، ۱۹۹۸ ، ص ۱۰۱

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۰۳

أخس ما عرف الزمان القي عدوك يا عروبة لتقول بعد الآن : فلتحيا العروبة لا على الأموات ، فلتحيا العروبة ا<sup>(۱)</sup>

ويقيم الشاعر في المقطع الثالث سخريته على التصوير الساخر والتشبيه الناقد ، إذ أنه يربط بين شخصية شهريار الأسطورية في حكايات ألف ليلة وليلة، وبين صاحب السلطة في العراق ، فثمة تشابه بين الشخصيتين، إذ أن كليهما يمتهن القتل ، ولكن شهريار العراق يمتهن قتل الأكراد ، ويحرم كل شيء إلا دمهم الذي أصبح نفطا يضييء مصابيح عارهم على حين أن شهريار القديم قد امتهن قتل النساء .

ويستخدم درويش أسلوب المخاطب ، فيخاطب شهريار العراق ، بأن أساطير البطولة القديمة قد انتهى كل شيء حميل فيها ، ولم يبق في بغداد إلا العار :

يا شهرزاد ! صدئت أساطير البطولة في لياليك الملاح والذكريات البيض والمهر الذي ركب الرياح والحب والأمجاد والسيف الذي مل الكفاح عار على بغداد ما منها مباح إلا دم الأكراد (٢)

وتهكم درويش من خلال إعادة ما كتب على لسان السلطة في الجريدة علسى بياناتها في انتصارها على الأكراد ، فقد أبادتهم ، وزرعت أرضهم لحدا من فوق لحدد ، وخلفهم جماجم لا تحصى ، وتظهر المفارقة الحزينة المصاحبة لفعل هؤلاء الذئاب -كما يصفهم النص- قد قاموا بهذا العمل وهم يبتسمون :

حبر الجرائد في مدينتا دم
" إنا أبدناهم " وتعتز الذئاب وتبسم
" إنا زرعنا أرض كردستان

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۰۶ (۲)السابق ، ص ۱۰۵ – ۱۰۲

لحدا عاريا من فوق لحد!

" إنا زرعناها جماجم لا تعد " 1 (١)

وفي ديوان " آخر الليل " الذي نشره الشاعر عام ١٩٦٧ قصائد كتبت قبل النكسة بقليل أو انتاءها (٢) ، ويعد هذا الديوان فاصلا وواصلا بين مرحلتين من مراحل الشعر الفلسطيني .

وتبدو السخرية واضحة في الديوان في قصيدتي "أغنيته سانجة عـــن الصليــب الأحمر " و " أز هار الدم " .

وتذكر القصيدة الأولى بأحداث النكبة، وبشخصية اللجئ ، تلك الشخصية التيني كان لها حضورها في أشعار الشعراء قبل عام ١٩٦٧ ، وتختص القصيدة الثانية بالحديث عن مجزرة كفر قاسم ، وتصويرها حيث السخرية من الآخر ، وقد تكررت موضوعات هذه القصائد عند شعراء آخرين كما هو الحال عند راشد حسين وسميح القاسم .

وتقوم السخرية في قصيدة " أغنية سانجة عن الصليب الأحمر " على ثنائية أنـــا المتكلم وهو في النص اللجئ الذي يسأل آباه ، ولا يجد عنده إجابة ، والمسخور منه وهو الصليب الأحمر ، وما تقدمه هيئة الأمم من إعاشة للاجئين ، ويمتزج في القصيدة الحــنون من الجرح النازف بالسخرية .

نتكون القصيدة من سنة مقاطع ، ينتظمها بحر الرمل ، تصل في نهاية كل مقطع من المقاطع الخمسة الأولى إلى سؤال ساخر غاية في السخرية حزين بالغ الخزن ، اما المقطع الخامس فقد عنونه الشاعر بالمخطة على الأغنية ) ، حيات تخف حدة السخرية هنا ، ويصبح الشاعر أكثر تفاؤلا.

ويسترجع المرء وهو يكتب عن هذه القصيدة ، قصيدة اخرى مشابهة لـــها فــي الأسلوب والبحر ، ألا وهي قصيدة "خبز اللاجئين " لراشد حسين ، فكلا القصيدتين تقــوم على الحوار ، والمتحدث هو الابن ، ويصل كل مقطع من المقاطع الأولى إلى سؤال ساخر ، ولكن هناك فرقا بين الاثنتين يتمثل في أن قصيدة درويش قد جاءت في شكل شـــعري

<sup>(</sup>۱) نفسه

<sup>(</sup>٢) ينظر ، عبد الرحمن باغي ، ص ٣٦٣

متحرر من القالب الكلاسيكي، ولا يغيب عن البال أن راشد قد جدد في هذه القصيدة من حيث الشكل (١) ولكن دون أن تخرج القصيدة إلى منهج الشعر الحر .

وتبدو السخرية واضحة في خلال الأسئلة التي يوجه الابن لابنه ولكنه يرى بعينيه ، صمت الحجر:

يا أبي ، هل غاية الزيتون تحمينا إذا جاء المطر ؟ وهل الأشجار تغنينا عن النار ؟، وهل ضوء القمر سيذهب الليل . أو يحرق أشباح الليالي ؟ إنني أسأل مليون سؤال وبعينيك أرى صمت الحجر فاجبني يا أبي . أنت أبي أم ترانى أننى صرت ابنا للصليب الأحمر (٢)

ويستذكر الشاعر في قصيدة "أزهار الدم "مجزرة كفر قاسم بعد عشر سينوات من وقوعها ، تتكون القصيدة من ستة مقاطع ، يعطي الشاعر لكل عنوانا ، وقد جاءت على النحو التالي :- "مغني الدم "و "حوار في تشرين" و "الموت مجانا "و "القتيل رقم ١٨" و "القتيل رقم ٨٤" و "عيون الموتى على الأبواب "، وقد نوع الشاعر في البحور الشعرية التي انتظمت هذه القصيدة ، فقد جاء الأول والرابع على الرمل ، والثاني على المتقارب ، والثالث والسادس على الكامل ، والخامس على المتدارك ، ولعل في اختسلاط مشاعر الشاعر بين الحزن والألم والذكرى المرة ، وانفلات العاطفة التي تدعو السي التفاؤل ، ما يبرر تتوع الموسيقي في هذه القصيدة ، وإن قل الربط أحيانا لدى الدارسين بين الوزن والعاطفة إلا أن العلاقة بينهما ليست معدومة (١) ، وقد يؤكد النص وطبيعت ما يذهب إليه المرء أحيانا.

تبرز السخرية واضحة في المقطع الثالث " الموت مجانا " اذ تظـــهر السخرية الممتزجة بشيء من الحزن من العنوان أساسا ، ويقيم الشاعر سخريته هنا على ما يعرف بفن البيرليسك الذي " يهدف إلى تتاول موضوع جاد ووقور - و هو هنا منبحـــة كفـر

<sup>(</sup>١) ينظر ، ماكتب عن القصيدة في هذا البحث ، ص ٦٢-٦٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> دیوانه ، محلما ، ص ۱۹۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر ، د . ابراهيم أنيس ، موسيقي الشعر ، بيروت ، ط.٤ ، ١٩٧٢ ، ص ١٩٣ – ١٩٤ .

قاسم - باسلوب ساخر" (۱)، حيث "يسخر الشاعر من بطـــولات المذيـاع والجريــدة ، وبطولات الجرائم الآثمة ، وبما يصنعون من أمجاد النصر التي ترضع الدم والرذيلـــة ، ويهنئ ساخرا انتصار الجلاد على العين الكحيلة ، ضد الجلاد الذي يفتك ويفتك ليســتعير كساءه الشتوي من شعر الجديلة (۱) " يقول درويش :

" لا تسالي الشعراء أن يرثوا زغاليل الخميلة شرف الطفولة أنها خطر على أمن القبيلة إني أباركهم بدم يرضع الدم والرذيلة و أهنئ الجلاء منتصرا على عين كحيلة كي يستعير كساءه الشتوي من شعر الجديلة مرحى لفاتح قرية ، مرمى السفاح الطفولة " (")

فقد اعتمد الشاعر في سخريته السابقة على اللغة من خلال الألف الظ والتراكيب المتهكمة التي يقلبها السياق إلى المعنى السلبي تماما ،وهو المعنى المقصود ، كقول شرف الطفولة أنها خطر على أمن القبيلة ، و"إني أباركهم بدم يرضع السدم والرذياة "ليصل إلى قمة السخرية في قوله " مرحى الفاتح قرية. مرحى السفاح الطفولة " .

### ١-٣-١ سميح القاسم

ولد سميح القاسم في مدينة الزرقاء الأردنية عام ١٩٣٩ ، قضى فسترة دراسته الابتدائية في مدرسة دير اللاتين وفي المدرسة الحكومية ، وأكمل دراسته الثانوية في كلية تيراسانطة وفي المدرسة البلدية في الناصرة ، ودرس الفلسفة والاقتصاد السياسي لمدة سنة في موسكو، اعتقل عدة مرات ، وفرضت عليه الإقامة الجبرية ، وطرد من عمله بسبب نشاطه الشعري والسياسي .

أصدر حتى عام ١٩٦٧ ثلاثة دواوين شعرية هي "مواكـــب الشــمس (١٩٥٨)، "و أغاني الدروب " (١٩٦٤) . و "دمي على كفي " (١٩٦٧) (١) وقد جمع الشاعر أثــاره

<sup>(1)</sup> نبيل راغب ، دليل الناقد الأدبي ، مكتبة غريب ، ١٩٨١ ، ص ٣٩ .

<sup>(</sup>۲) د. عبد الرحمن ياغي ، ص ۳۰۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ديوان ، بحلدا ، ص ٢٠٩ .

<sup>(1)</sup> حول ترجمته ينظر ، أ. ك. ، المحلد السابع ، في دائرة النقد ، كفر قرع ، ص ١٩ وما بعدها .

في طبعة جديدة صادرة عن دار الهدى عام ١٩٩١ ، وعلى هذه ساعتمد، على الرغم من أنه حذف منها العديد من القصائد .

وكان سميح القاسم من الشعراء الذين برزت السخرية في أشعارهم بقوة وحضور الافتين للنظر ، ولم تختلف سخريته من حيث الموضوعات أو الأسلوب عن توفيق زيـــاد وراشد حسين ومحمود درويش ، فقد سخر من المحتل ومن بعض التقاليد الاجتماعية، وقد عابت في أشعاره السخرية من العرب في هذه المرحلة.

تبرز سمة السخرية من الإسرائيلي في قصيدة "السجن الأول" التي ينتظمها بحر الرجز ، وتبنى القصيدة على ثنائية البوليس والشاعر. يبحر الأول في مستقع الظللم ، فيما تكون وجهة الثاني النهار، وتجوس الدورية القرى وتطرق الأبواب وتفتس جيوب العابر الذي كان لدى أصحابه ، هؤلاء الذين يطالعون الشعر ويشربون ويرون النكات ليضحكوا على بلية الحياة وليس لديهم سلاح سوى الشعر، وتنتهي القصيدة بالمقطع التالي:

وداهمت مجلسهم دورية البوليس

لتلقي القبض على محارب وجهته النهار

•••••

وباتت الخمرة في الكؤوس (١)

وإذا كانت السخرية قولا يراد عكسه (٢) فيمكن الوقوف وقفة متانية أمام قصيدة سميح "ليد ظلت تقاوم " ، وقد كتبها بعد أن أصدرت الحكومة الإسرائيلية حكمها على منفذ الجريمة في كفر قاسم، وتبنى القصيدة على بحر الرمل، حيث يتحدث الشاعر ساخرا عن الحكم الذي كان عادلا ، ويخاطب القاتل بعبارات التبجيل يهنئه على يوم البطولة الذي انتصر فيه على العزل الأبرياء ، وتبلغ مداها حين تصبح حياة الإنسان تساوي قرشا هو القرش الذي دفعه (شدمي) (٢) ثمنا لخروجه من السجن :

سيدي ا

<sup>(</sup>١) أ. ك. بحلد ١ ، ص ٤٩.

<sup>(</sup>۲) ينظر) بحدي وهبه ، ص ۲۹۳ .

<sup>(</sup>٢) يسسخار شدمي هذا مقدم في الجيش الإسرائيلي شارك في بحزرة كفر قاسم، وقد قطعت حكومة بن غوريون التحقيق عنده، واكتفت المحكمة العسكرية بمعاقبته معاقبة حزائية ومزية بأن فرضت عليه غرامة قرش واحد عرف في تاريخ إسرائيل بقرش شدمي. ينظر، إميل حبيي، كفر قاسم-المحزرة والسياسة، مجلة مشارف، ع.(٤)، تشرين النان،١٩٩٥.

```
يا واهب النار لقلب وجديلة سيدي! يا ساكب الزيت على موقد لحزاني الطويلة سيدي دعني أهنتك على يوم البطولة عش لعدل لا يضاهى أيها القيصر عش ثمن الخمسين قرش .(١)
```

وتصور القصيدة الإسرائيلي في تعامله مع الفلسطينيين ، فمن يحسزن -فعلا-مخدوع، ومن يذرف دموعه، لا شك أنه لئيم ، لأنه سيقضي عمره بالدموع ، فمجزرة كفر قاسم لن تكون آخر مجزرة :-

أنت يا مولاي رحمن رحيم والذي يغضب من عدلك يا مولاي شيطان رجيم شيطان رجيم ومن يحزن مخدوع ....ومن ينزف الأدمع موتور لئيم .(١)

ويستخدم الشاعر العبارة الشعبية "والذي في القلب "وهو بذلك يعمق سخريته من قيصر العصر الجليل ، فكل ما قاله سابقا فيه قليل ، تعرفه الأجيال وتتوارثه فيزيد بذلك من التحام القصيدة بالوعي الجماهيري والضمير الشعبي ، ويجعلها أقرب إلى فهم البسطاء والعامة (٦). يقول سميح :

سيدي يا قيصر العصر الجليل

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۰۳–۱۰۶ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۰٤.

<sup>🗥</sup> ينظر ، محمد شحادة عليان، ص ٣٠٥ ، و د. إحسان عباس ، اتجاهات الشعر المعاصر ، ص ١١٨.

كل ما قلناه يا هذا قليل والذي في القلب قي القلب ومن جيل لجيل (١)

ويقيم الشاعر سخريته في قصيدة " إلى القارة المجهولة " ، التي بناها على البحسو الكامل، على مفارقة الموقف ، حيث يعرض باتساق صورتين متنافرتين ، فتظهر ناطحات السحب بجانب أكداس من الأكواخ الحقيرة ، وفيها مسرح الجاز باند على حين أن الزنجي جوعان وخائف ، فمن أين تبلغها الرسالة ، وهي لا تسمع إلا ضجيج مصانعها ، فتقتسل الأبرياء في فينتام، وفي الوقت نفسه تصدر الكعك والأدوية إلى الأمم الضعيفة :-

من أين تبلغك الرسالة ؟

من أين يا واشنطن الصماء

تحت ضجيج آلة

من اين؟

في فينتام مذبحة

وأنت تصدرين

كعكا وأدوية

إلى القمر الحزين (٢)

وتعتمد السخرية في قصيدة "إلى جميع الرجال الأنيقين في هيئة الأمم المتحدة "على المفارقة أيضا ، وهكذا فإنها لا تخلو من سخرية ، وقد جاءت القصيدة على بحسر الرمل ، إن ثمة طرفين في القصيدة وهما : الرجال الأنيقون في هيئة الأمم المتحدة ، وأنا المتكلم في النص، وهو هنا الشاعر، يربط الأولون ربطات العنق ويواصلون النقاش ، وتكثر الخطابات ، ويظهر فيها أنا المتكلم عار دون يدين ، لقد نبت الطحلب على قلب دون أن تسعفه نشاطات هؤلاء الأنيقين ، وهكذا يكرر السؤال، ما الذي تجديه - أي النقاشات - في هذا الزمان :

ايها السادة في كل مكان ربطات العنق في عز الظهيرة والنقاشات المثيرة

<sup>(</sup>١) . ك ، الحلد الأول ، ١٠٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۳۵.

ما الذي تجديه في هذا الزمان ؟ أيها السادة في كل مكان ليكن عاري طاحونا .... وحزني أفعوان أيها الأحذية اللامعة السوداء .... من كل مكان نقمتي أكبر من صوتي .... والعصر جبان و أنا مالي يدان !!(١)

ويرتفع صوت الشاعر الذي ينتمي إلى الجيل الجديد ، وذلك في قصيدة " دفة الأجيال "، فيخاطب الجيل القديم حتى يخرج من قوقعته ، وقد جاء الوزن مساعدا للشاعر في إبراز السخرية ، وقد انتظم القصيدة البحر الوافر ، حيث أن هذا الوزن " يميل إلى التدفق السريع ، ويمتاز باستثارة المتلقى ، وهو يقبل شحناته العاطفية "(٢)

يناجي الشاعر قمر الفسفور الذي أغفى تحته الأموات ، ويطلب منه أن يشـــرب نخب من يحيون أطلالا بدون حياة ، ويذكر هذا بالشاعر أبي نواس الذي انحاز للحاضر وهاجم الماضي ، فثمة جيلان ، يقفان على النقيض : جيل يعيش على الماضي ، وجيــل يريد أن يخرج منه ، ولا مخرج له إلا الدماء حتى تتمو الزنابق الحمراء \_ وهكذا نجــد سميحا يسخر من الجيل القديم حين يخاطبه :

ويا أجداد جيل الجرح تربعتم قرونا في عروش الذل والحرمان وانستكم مسا بحكم رماح الفتح وخيل الفرسان والرومان (<sup>۱)</sup>

ويطلب منهم أن يفعلوا شيئًا ، فيقول :

فلا تبكوا على ما كان

وهاتوا دفة السفن التي تندبها الشطأن (٤)

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱٤٤/۱٤۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> د. عبد الرضا على ، ص ۱۱۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> آ.ك . بحلد ۱ ، ص ۱۲۸/۱۲۷.

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۲۸.

قراصنة البحار التي لا تغمض لهم عين ولا يقوى على الأنواء ...غير شجاعة الريان فهاتوا دفة الأجيال .... هاتوا دفة الأجيال ولا تبكوا إذا سلنا دما

في يابس الوديان <sup>(١)</sup>

ويجدر الوقوف عند قصيدة " إليك هناك حيث تموت "، وفيها يخاطب مواطنا عربيا أرسل إليه رسالة يطلب منه فيها أن يغادر الأرض المحتلة حتى يقيم في بروت هادئ البال مطمئنا ، ويركز الشاعر على الفعل المضارع " تماوت " للدلالة العميقة والاستمرار في الرؤية النقدية ، وكأن كل لحظة وجود في المنفى هي لحظة موت تتجدد باستمرار ، ولذا كان النفي أمر وأدهى من الموت على تراب الوطن ، ويظهر أن الشاعر كان على درجة من الانفعال والصدمة من هذه الرسالة، وقد ظهر ذلك على موسيقى القصيدة التي بنيت على البحر الوافر .

تعقد هذه القصيدة على ثنائية (أنا) المقيم في الأرض المحتلة ، والمخاطب السذي يقيم في بيروت فيعاني الأول من ضنك الحياة وصعوبتها فيما يعيش الثاني حياة مترفة ، ويتذكر صديق طفولته فيرسل إليه رسالة يدعوه فيها إلى مغادرة فلسطين ليحيا في بيروت كما يحيا هو ، وقصيدة سميح هذه هي رد على الرسالة التي وصلته ، ويورد منها سميح مقاطع:

أنا أصبحت إنسانا جديدا .... غير ما تعهد ختمت دراستي العليا .... ونلت شهادة المعهد وأصبح مكتبي أكبر وصار اسمي هنا أشهر ولي صاحبة شقراء جدتها فرنسية وأخرى جدها قاد الحروب الصليبية (٢)

<sup>(</sup>۱) تنــــه .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۰۸.

ويبين سميح لصديقه السابق أن الحياة ليست مكتبا وامرأة . ثمة معان اعمق بكثير من هذه وثمة قيم على المرء أن يتمسك بها ويدافع عنها ، لأنه إذا تخلى عنها اصبح زنبقة بلا جذر ، ونهرا ضبع المنبع ، واغنية بلا مطلع ، وعاصفة بلا عمر ، ويختم سميح قصيدته قائلا :

تحياتي وأشواقي ولعنة بينك الباقى (١)

وليس هناك شك في أنه حين أبلغه تحياته وأشواقه قصد عكس ذلك والدليل العبارة التي تليها " ولعنة بيتك الباقي " وهكذا يسخر سميح من هؤلاء الذين لا مبادئ لمهم في الحياة ، ولا هم لهم سوى المظاهر ، ويمثل الأول – أي الذي يقيم في بيروت – شريحة من الفلسطينيين تخلت عن وطنها أمام البحث عن الذات ، ويمثل الثاني نموذج الفلسطيني المقيم في أرضه ، وهو بذلك لا يفكر بالذات تفكيره فيما هو أهم : التمسك بالأرض والمقاومة من خلال الصمود .

<sup>(</sup>۱) السابق ص ۱۱۰

# السخرية بين عامي (١٩٦٧–١٩٨٧)

١-٢ التمهيد .

٢-٢ السخرية عند شعراء المنفى .

۲-۲-۱ محمود درویش.

٢-٢-١-١ خطب الدكتاتور الموزونة .

٢-٢-١-١-١ صورة الدكتاتور.

**۲-۲-۱-۱-۲** أفكار ساخرة .

٢-٢-١-١-٢-١ الديمقراطية المعكوسة.

٢-٢-١-١-٢-١الراحة التي تدعو إلى الضجر.

٢-٢-١-١-٢-٣ مفهوم السلام.

٢-٢-١-١-٢-١ الحكم بعد الموت.

٢-٢-١-١-٢-٥ السخرية من الأحزاب الداعية إلى الاشتراكية.

٢-٢-١-١-٢-٢ خيانة النساء أزواجهن مع الدكتاتور.

٢-١-١-١ عناصر السخرية الفنية في خطب الدكتاتور

الموزونة.

٢-٢-١-١-٣-١ الوزن والقافية .

٢-٢-١-١-٣-١ طبيعة اللغة .

أ- التلاعب بالألفاظ.

ب- استخدام اللغة الأجنبية .

ج- الاستفهام.

- د- التكرار.
- ٢-٢-١-١-٣-٣ المفارقة .
- ٢-٢-١-١-٣- توظيف التراث .
  - أُ- التراث الديني .
  - ب- التراث الأدبى.
  - ع- التراث الشعبي الأسطوري.
    - ۲-۲-۲ معين بسيسو .
    - ٢-٢-٣ مريد البرغوثي.
- ٢-٣ السخرية في شعر فلسطين المحتلة.
  - ٢-٣-٢ سميح القاسم .
  - ٢-٣-٢ د. عبد اللطيف عقل.
    - ٢-٣-١ فوزي البكري .

# الفصل الثاني السخرية بين عامي ( ١٩٦٧–١٩٨٧ )

#### ١-٢ التمهيد

أصبحت فلسطين كلها عقب حرب الأيام السنة في الخامس من حزيران عام ١٩٦٧ تحت الاحتلال، وقد كان لهذا الحدث صداه في النفوس، فقد شكلت النكسة صدمة للضمير العربي الشعبي الذي كان يتطلع إلى تحرير الجزء الذي سقط من فلسطين عام ١٩٤٨، وكانت مصر ممثلة بزعيمها القومي جمال عبد الناصر محط أنظار الأمة في تخليص هذا الجزء من الأرض العربية، وما أن حدثت النكسة حتى أصيبت بخيبة أمل، وتقوقع المفكرون والمبدعون حول ذواتهم، منكرين الواقع الجديد، فقد انتابتهم " مشاعر الضيق والقلق بعد حرب لم يشتركوا فيها، ومنعوا من مواجهة وجودها كبشر " (١)

ولم تستمر هذه الحالة للمتقفين الفلسطينيين طويلا، فالأدب الفلسطيني لم يعترف بهذه الهزيمة ، وظل " يقف إلى جانب البطل المضحي بحياته " (١) لأنه كان " مؤمنا بقدرة الشعب على الثبات والمقاومة والتحدي " (١) مما خلق حالة موازية لحالة الهزيمة النفسية والعسكرية العربية ، فقد شكل هذا الأدب " شمعة ضوء شامخة معاكسة لمجمل الظللم الذي لف الشعور القومي والوجدان العربي ، ولما تضمنته مسن مفاهيم ورؤى ثورية ناهضة غير واقعة في حالة الياس والإحباط " (١) فقد كان بمثابة " انفتاح عريسض على التفاؤل ودعوة لإغلاق أبواب الياس والتمزق " (٥).

وعلى الرغم من وجود واقع جديد أفرزته النكسة، وما يثيره من مشاعر السخرية والإحباط أكثر من أي مشاعر أخرى ، إلا أن أدب المقاومة قد نهض يحمل هذه الماساة ، معبرا عنها أدبا روائيا وقصصيا عند غسان كنفاني وأميل حبيبي، وشعرا لدى محمود درويش و سميح القاسم ، وقد ظهر شعراء جدد واصلوا مسيرة المقاومة على صعيد الكلمة ومن هؤلاء : مريد البرغوثي وعبد اللطيف عقل وفوزي البكري ، وقد خرجت، في هذه المرحلة، الشاعرة فدوى طوقان من عزلتها لتشارك زملاءها هذه المسيرة .

<sup>(</sup>١) شمعون بلاص ، الأدب العربي في ظل الحرب (١٩٤٨-١٩٧٣) ، ترجمة زكي درويش ، شفا عمرو ، ١٩٨٤، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>۲) سلمي الخضراء الجيوسي ، ص ٧٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> طلعت سقيرق ، الشعر المقاوم في حيله الناني ، دمشق ، ١٩٩٣ ، ص ٣٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> حلمي سالم ، شعراء السبعينات في الأرض المحتلة ، فكر للدراسات والأبحاث ، العدد (٤) ، فيراير ، ١٩٨٥، ص ١٩٢.

<sup>(°)</sup> طلعت سقيرق ، ص ٣٩ .

وقد تحولت مضامين الشعر في هذه المرحلة ، لا سيما في تعاملها مسع اللجمئ الذي كان يشكل في الفترة السابقة صورة مرتبطة " بالخيبة والبكاء والتشرد والحنيان الجارف والاستغراق في الغربة والضياع (۱) إلى صورة أكثر إشراقا وأملا ، حين حلت محلها " صورة اللاجئ الثائر والفدائي والمناضل وأصبحت مخيمات اللاجئيان قواعد للثورة والعودة " (۲) .

ولم يقتصر تأثير حرب حزيران على الأدب الفلسطيني وحده، بل امتد ليشمل الأدب العربي كذلك ، فبرزت ظاهرة الأدب الحزيراني (<sup>7)</sup> واهتمت الأوساط النقدية العربية والمحافل الأدبية بالشعر المقاوم ، حتى كاد يشكل حالة مرضية ، دفعت الشاعر محمود درويش إلى القول " أنقذونا من هذا الحب القاسي " (<sup>1)</sup>.

وإذا كان الأدب الفلسطيني لم يعترف بالهزيمة ، لأنه يؤمن بقدرة الشعب على المقاومة ، فإن الحكومات العربية لم تعترف بها هي الأخرى ، فقد حولتها إلى نصر ، " فإسرائيل رغم انتصارها العسكري فإنها لم تستطع أن تسهزم الأنظمة العربية " (٥)، وحاصرت المثقف العربي وأصبح يعيش في دوامة من الذعر ، وقد انعكس هذا على الإنتاج الأدبي والفكري بشكل عام .

أما الاحتلال، فإنه قد اتبع في تعامله مع الفلمطينيين في مناطق الإحتلال الثانية ، ذلك الأسلوب الذي مارسه على فلسطينيي عام ١٩٤٨ ، فقد فرض حصارا ثقافيا ، تمثل في مراقبة الصحف والمجلات ودور النشر ، وما تصدره من كتب ومطبوعات ، وقدامت بمصادرة الكتب التي تعدها ممنوعة من المكتبات العامة والخاصة ، وقد أثر ذلك كله على مسيرة الأدب الفلسطيني وتطوره. (١٦)

<sup>(</sup>١) على الخليلي ، النص الموارب في الخطاب الثقاق والسياسي ، ص ٨٨ .

۲) نفسه .

<sup>(</sup>٣) ينظر ، شمعون بلاص ، ص ( ١٠٧-١٥٢ )

<sup>(</sup>٤) حلمي سالم ، ص ١٩٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>()</sup> على الخليلي ، من أدب النكبة إلى ثقافة الهزيمة : مراحل متقطعة من ذكريات منسية ، حريدة القدس ، ع . (٩٩٦٠) ، ١٩٩٧/٥/٠ ، ص ١٣.

<sup>(</sup>٦) ينظر،عادل الأسطة ،القصة القصرة في الضفة الغربية وقطاع غزة (١٩٦٧-١٩٨١)، نابلس،١٩٩٣،ص ١٥.

وعلى الرغم من ذلك إلا أنه ظهر جيل جديد من الشعراء الشباب ، حملوا لـــواء الشعر المقاوم في هذه المناطق ، وانضموا إلى قافلة الشعراء الذين سبقوهم فــي تسـطير ملحمة الشعب الفلسطيني وصموده على أرضه ، وبذلــك " شــكات القصيــدة المقاومــة استمراريتها وقدرتها على الرفد والإغناء والمتابعة " (١)

واتسم هذا الأدب في هذه المرحلة بعدة سمات منها بروز الرمزية بشكل واضحال لدى درويش والقاسم وتوفيق صايغ وجبرا إبراهيم جبرا ، وابتعد الشعراء الجسدة القصيدة الغالب، وبعض القدماء عن القالب الكلاسيكي. وانتهج الشعراء أشكالا جديدة للقصيدة مغلفة غالبا بشيء من الغموض ، أو نثرية في بعض مقاطعها ، كما هو الحال عند سميح القاسم في سربياته ، أو نثرية خالصة ، كما هو الحال عند توفيق صايغ وجبرا.

ويلحظ الدارس من بين هذا الركام الأدبي ، والنتاج الشمعري المتنفق ظماهرة السخرية واضحة كل الوضوح في اشعار شعراء المنفى وشعراء الداخل.

### ٢-٢ السخرية عند شعراء المنفى :-

تبرز السخرية في هذه المرحلة من مراحل الشعر الفلسطيني في المنفى عند الشاعر محمود درويش والشاعر معين بسيسو والشاعر مريد البرغوثي ، ولست أزعم أن هؤلاء النفر من شعراء المنفى هم اللذين كتبوا شعرا ساخرا بل إنهم الأبرز ، فقد شكلت أشعار هم الساخرة علامة تستدعي الوقوف أمامها ودراستها، ويمكن أن أضيف هنا ملاحظة أخرى تتلخص في أن السخرية عند هؤلاء قد التخنت أسلوبا جديدا مغايرا لما عهد عن شعراء المنفى في الفترة الأولى ، فقد ظل أبو سلمى شاعرا محافظا وظلمت أشعاره الساخرة تدور في الدائرة نفسها ، والكلم نفسه يقال عن غيره من شعراء المنفى الذين وقفت عندهم في الفصل الأول ، أما معين بسيسو فإن السخرية قد تطورت في أشعاره في هذه الفترة، وأصبح لها بعدا خاصا ومقومات فنية جديدة ترتكز عليها.

#### ۲-۲-۱ محمود درویش :-

يشكل الشاعر محمود درويش إشكالية منهجية ،فهو شاعر من شعراء الداخل حتى عام ١٩٧٠، وأصدر في هذه الفترة من عام ١٩٦٧ - ١٩٧٠ ديوانين هما: "العصافير تموت في الجليل " (١٩٦٩) ، و" حبيبتي تنهض من نومها " (١٩٧٠)، ولكنه شاعر من شعراء المنفى بعد هذا التاريخ ، وأصدر من منفاه مجموعة من الدواويان حتى عام

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> طلعت سقیرق ، ص ۲۰.

١٩٨٧ وهي: "أحبك أولا أحبك " (١٩٧٢) .. "محاولـــة رقــم ٧ " (١٩٧٣) ، " تلــك صورتها وهذا انتحار العاشق " (١٩٧٥) ، " أعراس " (١٩٧٧)، " مديح الظل العـــالي " (١٩٨٣)، " حصار لمدائح البحر " (١٩٨٤)، " هي أغنية هي أغنيـــة " (١٩٨٦)، " ورد أقل " (١٩٨٦).

ولم تخل هذه الأشعار السخرية، ولكن العلامة البارزة في الشعر الساخر لدى درويش هي تلك القصائد التي سماها "خطب الدكتاتور الموزونة "، وقد نشرها الشاعر عام ١٩٨٦ في مجلة " اليوم السابع "، و" هي مجلة أسبوعية عربية صادرة في باريس، وفيها يكتب محمود درويش زاوية أسبوعية " (١) ولم يضمها إلى أعماله الكاملة، وقد أشار اليها في رسالة إلى سميح القاسم هي رسالة " والدكتاتور"، ويعود السبب فيما يبدو في ذلك إلى أنه لم يعتبرها قصائد، ولم يرد أحدا أن يعتبرها كذلك (١) ، وتشكل هذه القضية إشكالية أخرى، ينبغي أن يخاول المرء اجتيازها قبل الخوض في الحديث عن السخرية في الشعاره، وتتمثل هذه الاشكالية في تناولي هذه النصوص ودراستها على أنها شعر ، ودرويش لم يعدها كذلك ، واعتقد أنه نفى عنها صفة الشعر ليدخلها فيه ، فقد أشار فسي ودرويش لم يعدها كذلك ، واعتقد أنه نفى عنها صفة الشعر الدخلها فيه ، فقد أشار فسي رسالته السابقة إلى أنه أراد أن يكتب هذه النصوص نثرا ، ولكن امتلاءه بالسخرية جوه إلى الإيقاع، ليس هذا وحسب بل أن رغبته في الضحك قد جرته الى القافية (١) ، فماذا إلى الإيقاع، ليس هذا وحسب بل أن رغبته في الضحك قد جرته الى القافية (١) ، فماذا ويقى بعدها من الشعر ، وقد حقق العاطفة والوزن والقافية ؟؟.

وقبل الوقف طويلا أمام هذه القصائد ، لا بد من الوقوف قليسلا أمسام أشسعاره الأخرى التي تبدو فيها السخرية ، وقد تجنبت أن أقسم هذه الأشعار إلى قسمين باعتبسار المكان لأن الوقوف عندها لا يتعدى الإشارة إليها والتمثيل ويقل التحليل أحيانا ، لذا فإنني سأهتم بمضامين القصائد الساخرة دون الاهتمام بالمسائل الشكلية والفنيسة إلا عند الضرورة.

<sup>(</sup>١) د. أنجليكا نويفرت، حواجز لغوية ثقافية بين حيران، ترجمة د. عادل الأسطة، كنعان، ع.(٩٠)، أيار، ١٩٨٨، ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) محمود درويش وسميح القاسم، الرسائل ،حيفا، ١٩٩٠ مط ٢،ص ٨٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه

Text S

تبرز السخرية في ديوان " العصافير تموت في الجليل" في قصيدة "الصوت الضائع بين الأصوات"، وتبدو السخرية أوضح ما تكون في مقطعها الأول ، حيث أن المتكلم في النص وهو هنا ضمير الجماعة (نحن) ، يعرف القصة من أولها الى أخرها ،

وخلد بن الوليد قد المسلح الدين سلعة نباع في سوق الشعارات الرنانة ، وخالد بن الوليد قد بيع في النادي المسائي ، وما هو الثمن ؟، فقد كان الثمن خلخال امراة .. لذا فإن المتكلم يصل إلى قناعته التي تقول إن من يكتشف الحقيقة سيشقى بها ، ملمحا لبيت المتنبي :-

وأخو الجهالة في الشقاوة ينعم (١)

ذو العقل يشقى في النعيم بعقله

يقول درويش :-

نعرف القصة من أولها وصلاح الدين في سوق الشعارات ، وخالد

> بيع في النادي المسائي بخلخال امرأة !

والذي يعرف ..... يشقى (٢)

ويؤمن درويش في هذه الفترة بأهمية السخرية وبنجاعة مفعولها ، لهذا فإنه يخاطب محبوبته الأرض في ديوان "حبيبتي تتهض من نومها "وبالتحديد في قصيدة " أنا أت إلى ظل عينيك " يخاطبها طالبا منها أن تجعله شهيد الدفاع عن الشعب وعن الحه وعن السخرية (٦)، ولذا فإنه يواصل استخدام هذا السلاح الذي يراه فتاكا ، فيشن قوافيه وأوزانه على الذين قالوا : انبحوا وانبحوا ، ثم قالوا إن الحرب كر وفر ، وماذا كانت النتيجة ؟ لقد غدت الحرب في نظر هؤلاء فرًا وفرًا ، وليس هذا وحسب ، بل إنهم تبلهوا، وتباهوا في هذه الهزيمة وحولوها إلى نصر بالهجاء والشتائم ، وكانت المحصلة النهائية ضياع الوطن بكامله، يقول:

<sup>(</sup>۱) الديوان ، شرح أبي البقاء العكبري ، بيروت ، ١٩٧٨، ج٤ ، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۱) ا. ك، محلد (۱) ، ص ٢٨٤.

۳۲ نفسه ، ص ۳۲۷.

وقالوا انبحوا وانبحوا ثم قالوا هي الحرب كر وفر ثم فروا

> وفروا وفروا

ونتباهوا... ونتباهوا

أوسعوهم هجاء وشتما ، وأودوا بكل الوطن (١)

وثمة سخريه أخرى في هذه القصيدة قائمة على المفارقة ، مفارقة الموقف ، حيث المقابلة الساخرة المرة ، ويكثف درويش الحالة العربية في تعاملها مع الفلسطينيين من جهة ، وفي تعاملها مع الآخر ، من جهة أخرى ، ففي الوقت الذي كسانت فيه سياط الأنظمة العربية تشرب من دمائنا كان الجلادون يشربون خمرة النصر ، وأي نصر ؟ إنه نخب انتصار الكراسي :

حين كانت سياطهم تشرب جلدي شربوا الخمر نخب انتصار الكراسي <sup>(۲)</sup>

وتطالع الدارس أول ما يطالع ديوان " أحبك أو لا أحبك" قصيدة "مزامير" وهمي مطولة شعرية ، قسمها الشاعر إلى التي عشر مقطعا ، يعطي لكل منها رقما، وقد نسوع في موسيقاها الشعرية، وقد انتشرت السخرية فيها ، مقطع هنا، ومقطع هنا الله ، ويلحظ المرء السخرية في المقطع الثاني حين نقوم السخرية فيه على تأليف صورة من الكلم غير ممكنة الوقوع، فمن المعروف والمسلم به أن عدد الأيام سبعة ، ولكن المتكلم هنا يرى أنه من المهم أن يرتاح ثمانية أيام في الأسبوع ، ولكن حسب توقيت فلسطين ، إنها حالة شاذة ولذا فإن ربطه هذه الحالة بفلسطين ، يوحي أن الوضع فيها غير طبيعي ، فليس المهم أن يكون في الأسبوع سبعة أيام ، أو ثمانية وكما أنه ليس مهما أن تعمل أو لا تحارب أو لا تحارب أو لا تحارب ، فكلا الحالئين سواء ، ولكن المهم أن نمثك حنجرة قوية ؛

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۳۲۸.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۳۲۹.

أحارب أو لا أحارب
ليس هذا هو السؤال
المهم أن تكون حنجرتي قوية
اعمل أو لا أعمل ؟
ليس هذا هو السؤال
المهم أن أرتاح ثمانية أيام في الأسبوع
حسب توقيت فلسطين (١)

ويركز في المقطع الثالث على أهمية الكلام الصلب القوي الواضح ، غير المداجن والمنافق ، ويعرض حالات كلماته في السابق كيف كانت ، فقد كانت في وقت من الأوقات تربة وعندها كان صديقا المسنابل ، وعندما كانت كلماته غضبا كان صديقا السلاسل ، وعندما كانت كلماته حجرا أو ثورة أو حنظلا كان صديقا اللجداول والزلال والقنابل ، ولكن هل ظلت كلماته كما كانت ؟ لقد تبدلت ، وأصبحت عسلا فماذا يا ترى كانت نتيجة ذلك ؟ وهنا تبرز المفارقة والسخرية اللاذعة :

حين صارت كلماتي

عسلا

غطى الذباب شفتي (٢)

ويرى درويش في المزمور / المقطع الثامن أنه يعيش حالة احتضار طويلة ، وما من أحد يفيد من هذه وبالأحرى تعيش القضية الفلسطينية حالة احتضار طويلة ، وما من أحد يفيد من هذه الحالة إلا المعنون والخطباء والزعماء وكل سماسرة اللغة الوطنية الذين هتفوا لتستمر هذه الحالة، وتقوم السخرية هنا على أكثر من مقوم فني، أولها التصوير الساخر الذي يدعو إلى التأمل ، فثمة جثة ، وهناك زعماء وشعراء ينبتون على هذه الجثة، ولا شك أن هذا النبات سيخرج خبيثا ، وأنظر كذلك إلى تعبير كل سماسرة اللغة الوطنية ، وهو تعبير ماخر عن تجار الكلام الذين لا هم لهم سوى تتميق اللغة ، لتكون النتيجة المفعمة بالسخرية و هي التصفيق والهتاف لحالة الاحتضار الطويلة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۳۷۳.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ۲۷۸.

وثانيها اللغة التي تكشف عن عدم توافق بين طبائع الأشياء ، فكيف للمغنين أن يتكاثروا حول هذه الجثة ؟ وكيف لهذا الشعب / الشاعر أن يكون سيدا للحزن، وهذا كله يؤدي إلى رسم صورة كلية ، يستطيع المرء تخيلها برسم كاريكاتوري مضحك مبك معا مما يؤدي إلى تكون مشهد عام درامي ساخر : --

أنا في حالة الاحتضار الطويلة

سيد الحزن

والدمع من كل عاشقة عربية

وتتاثر حولي المغنون والخطباء

وعلى جثتي ينبت الشعر والزعماء

وكل سماسرة اللغة الوطنية

صنفقوا

صفقوا

صنفقوا

ولتعش

حالة الاحتضار الطوبلة! (١)

وتبلغ بالشاعر السخرية مبلغا كبيراً ، فتصل حد التهكم على العرب تهكما مرا ، فيندد في قصيدة "سرحان يشرب القهوة في الكافتيريا" باساليبهم في مقاومة الآخر ، ذلك الآخر الذي يحرث طفولة أبنائنا ، ويفتك بنا بالأسلحة الأسطورية ، ولا يجد العرب سوى القصف بالحروف المفخمة ( الضاد و الصاد والظاء والقاف والعين ) وهذا هو ردهم على سحق الناس بالمدافع والدبابات . إنه موقف مفارقة ، يدعو إلى السخرية المرة:

هم يحرثون طفولتنا،ويصكون أسلحة من أساطير

أعلامهم لا تغني . وأعلامنا تجهض الرعد . نقصفهم بالحروف

السمينة: ض . ظ . ص . ق . ع . ثم نقول انتصرنا (١)

ويسأل الشاعر نفسه و لا يريد جوابا بقدر ما يريد أن يوضح القارئ مضمون هذه الأسئلة ، وما تعنيه للحاكم العربي، فالأرض من وجهة نظره - أي الحاكم - لم تعد أكسش

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۲۹۱

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> السابق ، ص ۱۹/٤٥٨ .

من تربة ووحول ، ولذا فإنها لا تستحق أن يقاتل من أجلها ، فهذا أمر ليس بالمهم ، ولكن المهم هو أن الثورة مازالت محفوظة بالأناشيد والأعياد الوطنية والبنوك والبرلمان.

..وما الأرض؟ ما قيمة الأرض؟ أنربة ووحول. نقاتل أو لا نقاتل ليس مهما سؤالك ما دامت الثورة العربية محفوظة في الأناشيد والعيد والبنك والبرلمان (١)

وينزع الشعر الفلسطيني - كما هي عادته في كل مرحلة من مراحل القضية الفلسطينية - إلى تأريخ الأحداث، وهكذا فعل محمود درويش - فقد أرخ الفاجعة التي حلت بالمقاومة الفلسطينية في بيروت في قصيدة " مديح الظل العالي " وقد قدم درويش في هذه القصيدة / الملحمة "عوالم مرعبة لا نهاية لأفاقها الملبدة والغثيان والمعاناة والسخرية المرة والضحك الذي يشبه البكاء " (٢) .

وتختلط في هذه المطولة الشعرية كل عناصر الياس والدمار والهزيمة النفسية والسخرية لتشكل في النهاية صورة مأساوية لبيروت الثكلى التي ضاعت .وما من احد التفت إلى ضياعها ، ويذيم على القصيدة الجو اليائس والنغم البائس ، ومن بين ركام الياس القاتل تتسلسل السخرية المرة من بين خيوطها فتغيض بالألم والحسرة والندم، فد:

هذه الدول اللقيطة لم تكن بيروت رملا <sup>(٦)</sup>.

ويسخر الشاعر من الزعماء العرب ، ويتهكم عليهم، فقد بذلسوا جهودهم لدى الأمريكان من أجل الإفراج عن مياه الشرب التي قطعت عن بيروت في الحرب ، فالحاجة ماسة للماء ،فلا بد من تغسيل الموتى ، وتبدو مفارقة الموقف التي تدعو إلى السخرية الحزينة (1)، ولكنها تدعو إلى الحزن والصغار والاحتقار ، إن مثل هذا الموضوع يحتاج إلى ضغط. ويسأل درويش بسخرية على لسان صاحبه، هل في حالة استجابة بيروت للضغوط ، وكفنا موتانا سيسفر هذا الموت عن دولة أم خيمة ؟، ويساتي الجواب مسن

<sup>(</sup>۱) تقــــــه

<sup>(</sup>٢) رسما سمرين ، الشعر الفلسطين في معركة بيروت ، الكويت ، ١٩٨٣ ، ص ٤٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ا. ك . محلد (۲) ، بورث، ۱۹۹٤ ، ص ۲۷ .

<sup>(1)</sup> ينظر، عادل الأسطة، دراسات نقدية، جت- المثلث، ١٩٨٧، ص(١٦-١٨)

الشاعر أن لا فرق بين الأمرين ، فسماء بيروت مشتعلة وأرضها مستعرة، وتبدو السخرية باللغة وأضحة، ونبرة المتكلم التي لا تستطيع أن تخفي ما بداخله من تفجع وحسرة:

... ألف شكر للمصادفة السعيدة

يبذل الرؤساء جهدا عند أمريكا لتفرج عن مياه الشرب

كيف سنغسل الموتى

ويسأل صاحبي : وإذا استجابت للضغوط ، فهل سيسفر موتنا

عن:

دولة

أم خيمة

قلت: انتظر! لا فرق بين الرايتين

قلت: انتظر حتى تصب الطائرات جديمها (١)

وثمة سخرية في القصيدة قائمة على اللغة والتلاعب بالألفاظ وذلك باستخدام الأضداد ، أو ما يعرف بعلم البديع بالطباق، وهو هنا من نوع طباق السلب ، وذلك في قوله :

أنا لا أحبك

کم احبك ! <sup>(۲)</sup>

وقد كرر هذا الإيقاع وبالتحديد الجملة الثانية :

أنالا احبك

کم احبك کم احبك(٢)

ولم يكتف بذلك ، ولكن ظلت هذه الجملة تتكرر في القصيدة ، لتمنحها

تضادا يعبر به عن التضاد المشاهد على أرض الواقع.

ويستخدم درويش أيضا اللغة للتعبير عن هزلية الواقع الذي يعيشه ، وذلك في محمدة " اللقاء الأخير في روما " التي جاءت ضمن مجموعته الشعرية "حصار لمدائل البحر" ، والتي رثى فيها ماجد أبو شرار، فيعبر درويش عن سرعة ضياع الوطن وتلاشيه فلم تكن الأمور أكثر من حادث سير ، فقد خاطب درويش مساجداً المغدور أن

<sup>(</sup>ا) أولى و علد الملك من دم ١٧٧٠.

<sup>(</sup>۲) السابق ، ص ۲۸ .

<sup>(</sup>۲) ننسسه .

يحث السير إلى الوطن الذي فقد بحادث سير فينشأ عن ذلك كله صورة سآخرة تعتمد على الجناس الحادث بين كلمتى السير و التي تعنى الأولى المشى والثانية الطرق:

صباح الخير يا ماجد

صباح الخير

قم اقرأ سورة العائد

وحث السير

إلى بلد فقدناه

بحانث سیر (۱)

٢-٢-١-١ خطب الدكتاتور الموزونة :-

تثير هذه القصائد مجموعة من التساؤلات ، ويجدر الوقوف عندها ، فلماذا كتب درويش هذه النصوص في هذه المرحلة بالذات؟، وهل كان بإمكانه أن يكتبها على هذا الشكل الذي جاءت فيه قبل ذلك ؟، ولماذا جعل هذه الخطب نصوصا ساخرة ؟، وهل كان بإمكانه أن يكتبها بشكل جدي ، مع العلم أن درويش ينقن هذا النوع من الكتابة ؟ ، وهل كانت هذه القصائد وليدة لحظة معينة ؟، بمعنى آخر الم تسبق هذه القصلات بنصوص ظهرت فيها شخصية الدكتاتور؟ وكيف تعامل درويش مع ضحيته باعتباره ساخرا ، ينظر إلى ضحيته من الخارج، فيسيرها كيفما شاء ؟ وما هي المضامين التي وقل أي مدى خدم قبالتها ، لينقدها ، ويعريها ؟ وما هو الشكل الفني الذي جاءت فيه ؟ والى أي مدى خدم الشكل المضمون ؟ وأخيرا هل نجح درويش في هدفه، ونال من المسخور منه؟.

لقد تغيرت صورة العرب لدى محمود درويش، فعندما كان يقبع تحت الإحتسلال ويحس بالممارسة الصهيونية الجائرة ، كان يؤمن بالعمق القومي العربي، ولكنه بعد أن عاش في العالم العربي انهارت تلك الصورة التي كان يرسمها في مخيلته عن العسرب ، ويلخص درويش نفسه هذا التحول بقوله: " إن القمع الإسرائيلي حولني إلى عربي، وأن الخيبة العربية حولتي إلى فلسطيني، وكان ما خلف النافذة نافذة السجن أملا مسهلا ، وكان العالم العربي في مخيلتي يرسم لنفسه صورة زرقاء ومدى مفتوحا لفلسطين ، ولكن

<sup>(</sup>١) السابق، ص ١٤١.

صدمتي العربية كانت أيضا قوية حيث لامست الواقع عن كثب ، وعاينت غياب فلسطين، وغياب الديمقر اطية ، فلم تعد الهزيمة حدثا طارئا أو مفاجئا ". (١)

لذا، فإن الدارس يلحظ بشكل جلي اتساع المساحة الشعرية التي كـان درويـش يتحرك فيها، وينقد من خلالها الموضوع العربي، هذا النقد الساخر ما كان ليظهر قبل ذلك ، وذلك لأنه-عندها-سيتحدث عن وضع لم يعرفه فهل يستطيع القول فيه ؟ إنه ترك لنفسه فترة معرفة امتنت ستة عشر عاما حتى تمكن من إبداع نصوصه ، وتشكل سخريته التي كانت غائبة في أشعاره التي كتبها و نشرها في الوطن ، وقد سبق لـي أن ذكـرت ، أن محمود درويش لم يكتب إلا نصا واحدا يسخر فيه من العرب هو كردستان"، ولـم تكـن السخرية عامة ، بل كانت نقدية اصلاحية ، توجه العين إلى النفور والخطأ الذي ارتكبـه نظام عربي ، فقد انصبت السخرية حينها على ذلك النظام ، ولم تتعده إلى غيره وإن لمـح المرء شيئا منها كذلك في ديوانه " حبيبتي تنهض من نومها" في قصيدة "أنا آت إلى ظـل عينيك" والتي أخذت تهدف إلى شيء من التعميم.

بدأت تتشكل خيوط ماساة الشاعر من جديد، وأصبح المرء يلاحظ -كما بينت في بداية هذا الفصل عند الحديث عن محمود درويش ،وكما تشير إليه النصوص المقدمة - أن شخصية الدكتاتورية أخذت تتسلل إلى بعض النصوص لا سيما في قصيدة "أحبيك أو لا أحبك" وقصيدة "مزامير" وبعض مقاطع قصيدة "سرحان يشرب القهوة في الكافتيريا".

وازدادت نقمة الشاعر بعد الخروج من بيروت، فظهرت نقمته المشربة بالسخرية المرة في قصيدة "مديح الظل العالي" وفي ديوان "حصار لمدائح البحر". لقد وصلت الحالة العربية نقطة لا تستدعي أن يقول فيها الشاعر قصائد الهجاء ويظل يلهج بأناه ضد تلك الأنظمة ، فقد عبر عن هذه الفكرة سابقا ، لكنه أراد أن يقدم هذا الدكتاتور كما هو، ينطقه فنسمعه يتحدت فنحكم عليه، لذا فإن هذه القصائد لم تأت من فراغ وما كان لها أُن تسأتي ولم تكن وليدة لحظة معينه بل هي عبارة عن تراكمات من الشقاء النفسي امتدت كما أسلفت سنة عشر عاما.

لقد عرف النظام الدكتاتوري في مناطق عديدة من العالم، إلا أنه في العالم العربي أكثر وضوحـــا حيث تبـــدو صورته أكثر قتامة وبؤسا، " أنظر حواك من المــــاء/حيـــث  $\sqrt{3}$ 

<sup>(</sup>۱) شاکر النابلسی ، ص ۲٤۱-۲٤۲

الحاكم أما وريث عن أب أو عسكري استبدل ثيابا بثياب مع تنويعات أكثر بؤسا على الحالمين! (١)

وقد رأى درويش في الدكتاتور ( العربي ) الغموض والتجريد فهو ما "زال متلفعا بالتجريد لا أحد يعرفه ، لا أحد يراه ، مخبأ بأغلفة سميكة من الكوادر والمصالح والأقنعة " (٢) ويتابع درويش حديثة ساخرا متهكما مبررا هذا الغموض وهذا الاحتجاب ، وذلك لأن هذا الدكتاتور "مشغول بتأمين مستقبل مزدهر للأمة تارة ولأنه دائمها متسارجح بين المصطلحات الأيدلوجية المرنة"، (٢) ويصل درويش إلى قناعة شبه مؤكدة، ويعترف فيها أن الدكتاتور "حولنا، بيننا، فينا" (١).

وتظهر من خلال حديث الشاعر النثري عن الدكتاتور أسباب كتابة الشاعر خطبه الموزونة على لسان الدكتاتور، فقد نضحت كلمات درويش بما ضبح في أعماقه تجاه هذا الدكتاتور إلى حد أنه – أي الدكتاتور – مسؤول عن كل الخراب النفسي والتدمير الذاتسي والأخلاقي، وفي تغيب الحد الأدنى من العلاقات الإنسانية حتى بين أفراد حاشيته، وهذا ما رآه درويش في رواية استورياس " المديد الرئيس "، ويتبيسن من الروايسة أن أشر الدكتاتور كان أبعد من ذلك فهو سبب رئيسي في الخراب النفسي حتى علسى مستوى العلاقات بين الأدباء ويضرب درويش مثالا على ذلك تلك المعركة الأدبية التي قامت بين ماركيز واستورياس في أمريكيا اللاتينية (٥).

اتبع درويش اسلوبا فنيا عاما انتهجه في السخرية من الدكتاتور والنيل منه ، وقد لجا إلى تقمص شخصيته ، ولكنه تقمص ذو شروط ، كما يقول درويش نفسه، فهو لم يرد من وراء هذا التقمص أن يحوله إلى آله على اعتبار أن هذا التحول سيفقد القصيدة أحدد اسس الأدب الساخر الذي يشترط مستوى إنسانيا<sup>(۱)</sup> ، وبذلك فقد ابتعد عن رسم صورة كاريكاتورية لهذا الحاكم.

<sup>(</sup>١) عمود درويش، عطب الدكتاتور المرزونة، تقدم طلعت الشايب، أدب ونقد ،ع .(١٤١)، مايوك ١٩٩٧ كم م ١٠٠

<sup>(</sup>٢) الرسائل ،ص ٨٥.

<sup>(</sup>۳) نفسه.

<sup>(</sup>٤) نفسه.

<sup>(</sup>٥) نفسه

<sup>(</sup>٢) ينظر، السابق، ص ٨٤.

وعلى الرغم من أن الدكتاتور قد أثار الرعب في نفس المثقف العربي عامة ودرويش خاصة إلا أنه أيضا مثير السخرية (١) ، ويبين درويش أن ساعات ما بعد الظهر هي الساعات الأكثر مناسبة السخرية فلماذا يا ترى ؟، ولعل في خاتصة حديث عن الدكتاتور ما يوضح ذلك ، فقد أطلق الشاعر عليه قافينه في عز الظهيرة ، كما أن الدكتاتور في عز الظهيرة أيضا قد أطلق عليه نباح كلابه وكتابه (٢) وفي هذا ما يفسر سر اتحادهما معا في وقت واحد من أجل إتمام هذه المعركة، أو إتقان هذه اللعبة التي لابد لها من شروط لإنجاحها .

٢-٢-١-١-١ صورة الدكتاتور :-

ابتعد درويش في هذه القصائد عن تحديد ملامح محددة ثابتة للدكتاتور، فلا تعنيه شخصية الدكتاتور بقدر ما يعنيه فعله ، وقد كانت الصورة التي رسمها صورة عامة في الغالب ، إنها صورة تحمل "مجمل خصائص الحكم العربي الفردي الاستبدادي المجافي للطبيعة ، والمتجسدة في حكام يتداخلون في بعضهم تداخل الصفات العامة المشتركة في فرد"() ويوضح درويش ابتعاده عن تحديد ملامح مميزة لهذه الشخصية حتى لا يتعرض اللي خطر استثناء أخرين ، وحتى يبتعد عن الهجاء () الذي يكون في غالبه منصبا على شخصية محددة.

لذا فإن ملامح الشكل قد اختفت من هذه القصائد ، وبقيت الملامح الأخرى التسي تعطي تصورا عن منهج الدكتاتور وفكره وتعامله مع الشعب حيث يظهر أنه رجل ساذج، أو يدعي السذاجة ليخاطب الناس على قدر عقولهم ، فيستخفهم ليطيعوه، لذا فان صورة الدكتاتور كانت صورة معنوية قد امتدت في المساحة الشعرية التي احتلتها القصائد الثمانية، حيث يظهر فيها الدكتاتور أصل كل شيء، ف" هو الحاكم والقائد والزعيم والأب والمهيب وطويل العمر والمفدى، وهو البطل والمجاهد والمناصل، بحكمته تسير الأمور، وبتوجيهاته تتحقق المعجزات ، وبعبقريته تتصر الجيوش ، وبالهامه تزدهر الأداب والفنون ، ولذا يصبح من حقه أن يختار شعبا بليق به ، يختاره فردا فردا ". (٥)

<sup>(</sup>۱) ينظر، السابق، ص ۸۷.

<sup>(</sup>۲) نفسسه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> السابق ، ص ۸٦.

<sup>(£)</sup> نفســه

<sup>(°)</sup> طلعت الشايب ، أدب ونقد ، ص ١٠٠٠ .

وتقترب صورة الدكتاتور من صورة الإله المسيطر على هذا الكون ، فهو يسيطر على كل دقيقة من دقائق الحياة في مملكته على أرضه ، لقد منحهم حق خدمته ، ورضي بهم أمة تعبده ، وتعلق صورته على الجدران، بل سيفيض عطفا عليهم عندما يتجلس ويمنحهم رؤيته في كل عام مرة ، يمنحهم حقهم في الضياء والهواء وحقهم في الغناء ، ويقدم الدكتاتور صورة للعلاقة بينه وبين الجماهير ، وتتلخص في الطاعة المطلقة والسجود بين يديه ، أوتحت قدميه :

فسيروا إلى خدمتي آمنين اذنت لكم أن تخروا على قدمي ساجدين

> فطوبی لکم... ثم طوبی لنا اجمعین(۱)

٢-١-١-٢ أفكار ساخرة:-

يقدم درويش على لسان الدكتاتور مجموعة من الأفكار الساخرة التي توحي بانقلاب الأوضاع فالخطأ هو المسيطر، والشاذ أصبح عاما، والمعوج صار مستقيما ، وقد وجسه درويش نقده هذا إلى الدكتاتور بطريقة غير مباشرة ، إذ أنه تجرد ، ولم يتدخل في كلامه، وان يلمح المرء تدخلا ولو بسيطا لمحمود درويش فالكلام كله للدكتاتور، ومن هذا الكلام يستشف الدارس بعضا من الأفكار التي تعبر عن وجهة نظر الدكتاتور كما يراها الشاعر ، ويمكن الوقوف عند بعض هذه الأفكار :-

٢-٢-١-١-٢ الديمقراطية المعكوسة :-

يقتضي النظام الديمقراطي من الجماهير أن تنتخب الحاكم ، ولمدة محددة ، وهذا هو الوضع السليم ، ولكن الدكتاتور يرى المفهوم على العكس تماما ، فهو الذي يقوم بانتخاب أفراد رعيته فردا فردا ، وتقوم عنده الشورى بناء على هذا الأساس :

هنا الحكم شوى ... هنا الحكم شورى أنا حاكم منتخب

وانتم جماهير منتخبة (٢)

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۰۷.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ۱۰۲.

ويوضح الدكتاتور أسس نظام الشورى ، أنه قائم على الانتخاب ،انتخاب متبادل فهو ينتخب افراد شعبه كل خمس سنين ، وتقوم الجماهير بتزكيته وليس بانتخابه مرة كلى عشرين سنة أو مرة إلى الأبد:

سأختاركم واحدا واحدا مرة كل

خمس سنبن

وأنتم تزكونني مرة كل عشرين

عاما إذا لزم الأمر

أو مرة إلى الأبد<sup>(١)</sup>

وتتضح أكثر معالم النظام الديمقراطي المقلوب في أنه يسعى إلى تكريس الطبقية في المجتمع ، فهو حاكم عادل ، ويقتضيه العدل أن لا يكون الناس سواسية فلا يعقل أن يساوي بين النبلاء وبين الرعاع ، وبين اليتامى والأرامل وبين الفيلسوف والمسؤول ، ومن هنا يدرك هذا الحاكم عدم قبوله لجماهير الشعب أن تنتخبه قبل أن ينتخبسها ، فسلا يجوز أن تذهب جميع الفئات إلى صناديق الاقتراع ، فهو أن يقبل أن يساهم العوام فسي رسم سياسة الوطن والشعب ، فمن وجهة نظره هم عدد لا لزوم له :

ترى هل يليق بمن هو مثلي قيادة

لص وأعمى وجاهل

وهل تقبلون لسيدكم أن يساوي

ما بينكم أيها النبلاء

وبين الرعاع .. اليتامي والأرامل ؟

وهل يتساوى هنا ، الفياسوف مع المتسول ؟

هل يذهبان إلى الإقتراع معا

كي يقود العوام سياسة هذا الوطن؟

وهل أغلبينكم أيها الشعب ، هم عند  $ext{ لا لزوم }$ 

ولذا فإن الدكتاتور وقد اختار شعبه ، يبين صفات هذا الشعب ، فهو شعب محب وصلب وعذب وصالح للبقاء ودائم الدعاء لطول الجلوس على العرش ، وبالتسالي فإنه

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الشابق ، ۱۰۷.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۰۹

يطمح بتاسيس جمهورية مثالية ، ولكنها تختلف عن جمهوريــة أفلاطــون الــذي طــرد الشعراء من مملكته ، إن الدكتاتور العربي يخطط لطرد الفقراء الكادحين :

لقد ضقت نرعا بأمية الناس

يا شعب .. يا شعبى الحر فاحرس

هوائي من الفقراء

ومرب الذباب ، وغيم الغياب

ونظف دروب المدائن من كل حاف

وعار وجائع<sup>(١)</sup>

٢-٢-١-١-٢-٢ الراحة التي تدعو إلى الضجر:-

يقدم درويش صورة واقعية ممتزجة بالسخرية عن الواقع العربي الذي يدعو إلى الضجر ، حيث الرتابة القاتلة ، و يفتتح الدكتاتور خطابه الثاني " خطاب الضجر" بسوال الجماهير عما إذا تشعر بالضجر كما يشعر ، فكل شي يوحي بالضجر ، فقد وصلت الجماهير إلى حالة السكون بعد أن روضتهم أيادي الدكتاتور. فلم يعد يرى خبرا واحدا . لذا فإنه يحاول أن يلفت نظر الجماهير إلى هذه الأخبار ، و يأخذ بتعدادها ، فقد إنقلبت الأوضاع رأسا على عقب حتى التقويم السنوي ، و أصبحت أقوال الحاكم سببا في المطول الذي يخرج من قلب الصحاري ، و يتخذ عاصمته مظلة تحميه من هذا المطر ، و مسع هذا لا يجد ذلك في الأخبار ، فعلا .. إنها حالة تدعو إلى الضجر و ربما تدعو أيضا إلى السخرية :-

أما من خبر

نغير تقويمنا السنوي ...وننقش

أقوالنا في الرخام

و ندفنها في الصحراء ليطلع منها المطر

على ما أشاء من الكائنات

وأحمل عاصمتي فوق سيارة الجيب

کی أتحاشی المطر... وما من خبر  $!^{(1)}$ 

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۰٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۰۷.

و يستمر خطاب الدكتاتور الذي يدعو إلى الضجر ، و بالقدر نفسه يدعو إلى السخرية ، فيعتبر كتابته لعشرين سطرا في العام دون أي خطأ نحوي مفخرة تستحق أن تكتب عنها الأخبار ، و ليس هذا و حسب ، بل إنه الغى الزراعة و الفكاهة و الصحافة و الغى كذلك الخبر ، و ما من خبر ؟؟؟

و يتابع سرد أفعاله التي يراها أفعالا عظيمة ، فكل الأمور تسير بأمره ، و ما من خبر ؟، كل ذلك يدعوه إلى القول :-

و ما من خبر

ضجر

ضجر(۱)

٢-٢-١-١-٢ مقهوم السلام

ثمة موقفان للدكتاتور من السلام يتضح الأول في "خطاب السلام"، ويظهر الثاني في "خطاب الأمير" ويقدم درويش على لسان الدكتاتور في الخطاب الأول وجهة نظره في السلام الذي حققته مصر عام ١٩٧٩، ويظهر هنا أن الدكتاتور محدد الشخصية، فدرويش يتحدث هنا عن " السادات "، وثمة إشارات متعددة في النص تجعل الباحث يذهب إلى هذا؛ فالدكتاتور هنا يخاطب شعبه، الشعب العظيم الذي بنسي الأهرامات، وياتي الدكتاتور على أمور أخرى يذكر بها الشعب، كالتأميم، وفي الوقت الذي كتب درويش فيه قصائده هذه لم تتحدث الأنظمة العربية، سوى مصر، عن سلام محتمل مع إسرائيل ، وقد المريش أبعرض أفكاره عن السلام ، هذه الأفكار التي تدعو إلى السخرية، وهكذا يسترك الشاعر الدكتاتور يقول:-

ماذا دفعنا لكي نندفع ثلاث حروب وأرض أقل وتأميم أفكار شعب يحب الحياة فهل نستطيع المضي أماما ؟ وهذا الأمام حطام اليس السلام هو الحل؟

<sup>(</sup>۱) السابق ، ۱۰۸.

عاش السلام <sup>(۱)</sup>

وهكذا، يقدم الحاكم مميزات السلام الإستراتيجية ويغري الشعب بقبوله، فإذا لــــم يقبلوا به فإنه سيحرمهم من النوم عند زوجاتهم:

ورثتك يا شعب، يا شعبي الحر، عن

حاكم قتلك..

وأن أوان الحقيقة ، فليرجع الوعي

للوعى .. ولن أمهلك

سوى ساعتين ، لتنسى الزمان الذي

أهملك..

وإلا، سأعلن إضراب زوجاتكم في

المضاجع:

إما الصيام عن النوم ما بين

أفخاذهن

وإما السلام <sup>(۲)</sup>

ويشير المتكلم في هذا النص إلى كتاب "عودة الوعي " لتوفيق الحكيم الذي يتحدث فيه عن عشرين عاما من تاريخ مصر ، ابتداء من ٢٣ يونيو ١٩٥٧ - وهـو أول أيام الثورة - وحتى عام ١٩٧٧ ، ويصور فيه كيف عاد الوعي - من وجهة نظره - للشعب الذي ساند الجيش لدى تخلصه من زمرة الحكم الفاسد المتمثلة في الملك فاروق وجماعته. (٢)

ويريد الدكتاتور هذا أن تنصب اهتمامات الشعب على طاعته المطلقة ، لأنه هـو عودة الوعي ، بل إنه قبل الوعي وبعده ، فإن أراد الشعب العودة إلى الوعي ، فليعد إلى هذا الحاكم ضمن دستور حكمه فلا يفكرون في الثورة ، يقـول درويـش علـى لسان الدكتاتور :

<sup>(</sup>۱) السابق، ص ۱۱۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق؛ ص ۱۱۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ينظر ، توفيق الحكيم ، عودة الوعي ، بيروت ، ١٩٧٤.

أنا عودة الوعى ، لا وعى حولى ولا وعى قبلى ولا وعي بعدي عرفت التصدي، عرفت التحدي ، وجربت أن أستقل عن الشرق والغرب ، لكنني لم أجد <sup>(۱)</sup>

وتظهر فاسفة الدكتاتور الذي يحاول أن يقنع الشعب بأهمية السلام والتسامح مسع الآخرين بدعوى أن الأرض ما هي إلا حفنة من رمل أُأْنَلُكُ فَــانِ فــى الأرض متسـعا للجميع، ولا يعقل أن يضيع الدكتاتور دماء شعبه الغالية في الحروب، ولذا فسإن السلام عنده أقوى من كل شيء وأبقى وأثمن حتى من الأرض ويبدو حرص الدكتـــاتور علـــي السلام بأنه سيقطع جميع الذرائع على الآخرين ، فقط من أجل أن يحمى السلام :

سنقطع عنهم جميع الذرائع،

كى لا يفروا من السلام ... ماذا ؟

يريدون؟

ماذا بريدون؟.. كل فلسطين. ؟.. أهلا وسهلا..

يريدون اطراف سيناء. ؟.. اهلا

وسهلا..

يريدون رأس أبى الهول..

- هذا المراوغ في الوقت ؟

.. أهلا وسهلا.. <sup>(۲)</sup>

ويصل إلى نتيجة مؤداها إلى أنهم- أي الصهاينة - لئام وبخلاء ، أمسا العرب فإنهم كرماء ، لذا فإن العرب سيقدمون أي ثمن من أجل السلام، فإن السلام يستحق كـــل نلك:

<sup>(</sup>۱) غطب المتنائر مص ۱۱۲

فهم بخلاء.. لئام ونحن كرام.. كرام.. وعاش السلام. (١)

ويقدم الدكتاتور مفهوما مغايرا للسلام، يظهر في خطاب الأمير إذ أنه يتحدث هنا عن السلام على الجبهة الداخلية، وكل مراده أن يشن حروبا صغيرة ينتصر فيها ، ليتلهى فيها الشعب وينسى الحليب والحبوب ، فيتحقق للدكتاتور الأمن والاطمئنان، ويسلم من الثورات الداخلية، ويبدو من خلال حديث الأمير عن السلام أنه مجرد كلام ليس له واقع حقيقي، إذ أن الشعب بين يديه ضحية، تجر إلى مسالخها دون مقاومة، لذا يبقى حديث عن هذا السلام ناقصا يدعو إلى المفارقة والسخرية، إنه سلامه، وليس سلام الجماهير، وقد وضح وجهة نظره عن هذا السلام، إذ يقول:

أغازله دون أن أشتهيه..

وأبنيه سرا ، وأحرسه بالحروب

الصغيرة (٢)

٢-٢-١-١-٢-١ الحكم بعد الموت

لا تستطيع الجماهير المحكومة المغلوبة على أمرها أن تغلت من قبضة الدكتاتور، حتى بعد موته، يرفض هذا الدكتاتور فكرة "الموت" فهو سيعيش ثمانين حولا غير الثمانين التي عاشها ، وسيلحقها تسعون سنة أخرى ، ولكنه إذا مات - لا سمح الله ! - فإنه سينقل شعبه معه ، وكل أجهزة دولته. إنه يرفض الأنانية ، يريد أن يعم خير الموت على شعبه، فيأخذه معه ، لذا فهو أن يتتازل عن الحكم مهما كان . إنه يعطى لنفسه صفة الموت فيأخذه معه ، لذا فهو أن يتتازل عن الحكم مهما كان . إنه يعطى لنفسه صفة الموت والأبدية، إنه وحده الذي يقضي على الأخرين ، ولا قضاء لأحد عليه . إنها صورة مرعبة حقا لهذا الدكتاتور الذي يطارد شبحه الجماهير ، ولكنه مع نلك يدعو السي السخرية، إنه يرفض القوانين جميعها ، ويتمرد عليها ، ويريد أن يحكم في قبره ، ويريد من الناس أن يصدقوه ، إنه يرى في الجماهير السذاجة المطبقة ، فيتخذها لعبة يتسلى بها كي يصدقوا ما يقوله:

أعدوا لمي القبر قصرا يطل على

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) السابق ، ص ١١٥

البحر..

قصرا مليئا بأجهزة الإتصال

الحديثة،

قصرا معدا لمملكة الشعب في

الأخرة،

سآمر فورا، بنقل الوزارات

والنكريات

ومجموعة الصور النادرة

سأنقل كل الحصون وكل السجون

وكل الظنون

لأحكمكم في المقر الجديد

بصيغة دستورنا الحاضرة.(١)

٢-٢-١-١-٢-٥ السخرية من الأحزاب الداعية إلى الاشتراكية:-

كتب درويش "خطاب الفكرة" ليسخر من الأحزاب، ومن ضمنها الأحراب الشيوعية، ويمثل النص ردة فعل درويش على ندوة الحزب الشيوعي التي عقدها إميل حبيبي في القدس بتاريخ ١٩٨٧/٣/٣١، وكان الشيوعيون قد هاجموه فيها، وبذلك فإنه يسخر من الحزب، ويستطيع المرء أن يتبين ذلك من قراعته للنص؛ فثمة الفاظ تشير إلى أن المقصود في هذا الخطاب هو الحزب الشيوعي ممثلاً بأمينه العام الدي أصبح دكتاتورا، فقد أنطقه درويش. قائلا:

أقول لكم ما يقرره الحزب، والحزب

سلطنتا المطلقة

سننشئ من أجل برنامج الحزب

من اجلكم طبقة<sup>(۲)</sup>

و مع ذلك لا يخلو الخطاب من نقد لمجمل الفكر الاشتراكي الذي يعاني من عدم التطبيق الذي غدا شعارات محفوظة فقط، هذا الفكر الذي يتمثل في الدعوة إلى المساواة،

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۱۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۱۲۱.

وتقسيم الفقر بين أفراد الشعب ، وذلك لعدم وجود أغنياء، وحتى تقسم أموالهم إذن فلا بد من تقسيم ما نمثلك من ثروة ، إنها الفقر ، لذا فإن دكتاتور الحزب يرى من الإنصاف والعدل أن يقسم هذا الفقر على أبناء الشعب، وفي ذلك سنخرية مبطنة ، تدعو إلى الاستخفاف بهذا الدكتاتور أو بهذا الحزب، وبما ينادي ولعل ذلك منا قصده محمود درويش :

فليس على أرضنا أغنياء لتأخذ أملاكهم ، فلنوزع، إنن ، فقرنا على فقرنا في إذاعتنا والجريدة (١)

ويدعو الدكتاتور كذلك إلى محاربة البرجوازية باعتبارها نقيض الاشتراكية، لـــذا فإنه يطلب من الشعب ألا يتعامل مع بضائعها، وتصل الأمور إلى حد السخرية المـــرة، عندما يدعو الدكتاتور مخاطبيه أن يربوا الشعارات، ويدخروها، ويطوروها بل إن جميع الإمكانيات منصبه من أجل إنتاج الشعارات، وإيجاد الأبواق الإعلامية لها:

وربوا الشعارات.. وادخروها وان صدئت طوروها وان صدئت طوروها وان جاع أو لادكم فاطحنوها وفي عيد مايو كلوها وصلوا لها واعبدوها وإن مسكم مرض ..علقوها على موضع الداء... فهي الدواء(٢).

٢-٢-١-١-٢- خياتة النساء لأزواجهن مع الدكتاتور:

ويتسلل درويش إلى أعماق الدكتاتور، فيكشف عن نفسيته المضطربة ، وينشسر على لسانه أفكارا، لا يتوقعها المرء في الواقع ، ليصل درويش إلى هدفه وهسو الرغبة في السخرية وإمعان في إضاءة واقع الدكتاتور المهزوز من الداخل، فيرى الدكتاتور نفسه، في "خطاب النساء"، عاجزا عن تحرير امراته من أصابع غيره، ولذا فإنه أصيب بعقدة نفسية جراء ذلك ، مما خلق لديه موقفا معاديا للنساء ، فيصفهن بالخيانة ، ولن تسلم

<sup>(</sup>۱) السابق ،ص ۱۲۰

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ،ص ۱۲۱

امرأة واحدة من ذلك، لذا فإنه سيعين على كل امرأة حارسين ليمنعا الأفعوان والشيطان الرابضين في نفس كل أنثى:

على امرأة حارسان وفي كل امرأة أفعوان ألا فاجلدوهن قبل الآذان واجلدوهن في الصبح جلده لئلا يوسوس فيهن شيطانهن وفي الليل جلده لئلا يعدن إلى لذة الإثم<sup>(۱)</sup>

ويعمق الدكتاتور رأيه هذا، فيدلل عليه من واقع المرأة في المسوروث الدينسي والتاريخي والأساطير والحكايات الشعبية، فيرى أنها هي السبب في الخروج من الجنة ولم يغفل الإشارة إلى صواحب يوسف عليه السلام، وعائشة رضي الله عنها وحادثة الإفك وإلى "هيلانة " تلك المرأة التي أشعلت الحرب بين الشعوب وتسببت في حرب طروادة، ونكرها هيموروس في ملحمة الإلياذة، ويشير كذلك إلى بعض أزواج الأنبياء اللواتي كن كافرات، وبالتحديد إلى امرأتي نوح ولوط عليهما السلام، ويأخذ الدكتاتور عبرته كذلك من الف ليلة وليلة، فيرى أن كل امرأة شهرزاد تلك المرأة التي تغلبت على شهريار ، ونقلته من حال إلى حال .

إن الدكتاتور يرى في المرأة أصل البلاء في كل العصور كيف لا ؟ وقد تحدث عنها الروايات التاريخية والكتب السماوية والأساطير، وتظهر السخرية واضحة في تلك النتيجة التي يتوصل إليها الدكتاتور، فما دام أنه لا يستطيع أن يحمي زوجاته من الخيائية، حتى وهن نا نهات معه، فلا بد إذن من النساء في شعبه أن يضاجعنه ليكون أبا شرعيا للشعب، وأن يكون الشعب كله أبناءه، وبالتالي فإنه سيضمن الولاء .

ويريد أن ينفذ هذه الفكرة، فيقدم الخطة المحكمة، وتتلخص في أنه سيعان حربا خاسرة على دولة من الدول، ويذهب فيها كل الذكور من سن العاشرة فاكثر، وتكون مدة هذه الحرب عاما كاملا، يكن النساء فيه محرومات على أزواجهن، فيبعث الدكتاتور

<sup>(</sup>۱) السابق ، ص ۱۲۲

غلمانه العاجزين عن ممارسة الجنس، فيأتوا بالنساء فيضاجعهن واحدة واحدة، وهكذا يستطيع الدكتاتور أن يثنجب ولى عهده الذي يتأكد من أنه ابنه بحق:

لتحمل مني جميع البنات وينجبن مني وليا على العهد مني

سأختاره كيف شئت

صحيحا فصيحا مليح القوام

وبعدئذ أوقف الحرب ، من بعد عام

وأعلن السلام

واعرف مرة لأول مرة

بان الولي على العهد ابني <sup>(١)</sup>

٢-٢-١-١-٢-٧ الدكتاتور وتأويل الشعر:

ويصف الدكتاتور في "خطاب الخطاب " طبيعة الخطاب الذي يلقيه، فهو خطاب قصير، لا يتعدى الألف كلمة، فإن زلد عن ذلك استنفنت اللغة ما بها من معان، وتجلف بالتالي عروق الكلام ، ويرى الدكتاتور أن خطابه واضح، يجب أن يزيل ما حوله من ابهام وغموض ، ويقدم هو نفسه تحليلاته الخاصة لما يتناهى إلى مسلمعه من كلام غامض ،فيرى في امتداح الشاعر للوردة هجاء الظلام ، وفي تذكره للأمجاد عدم الرغبة في السلام ، وبالتالي فإنه سيهجو النظام إذا ما تحدث عن الياسمين وأكثر من الضحك.

وتقوم أجهزة الدكتاتور بمراقبة الشاعر ، وما ينتجه من قصائد ، ولكنها تهرب من الملاحقة ، فقد لكتنفها الغموض والإبهام ، بما يختفي فيها من دلالات متلفعة بثياب مسن المجناس والطباق، ولذا فإن لغة غير هذه اللغة ستخلق واقعا غير هدذا الواقع، وتجعل الجماهير تحلم ويصبح حلمها فوضى ، وهذا ما لا يسمح به الدكتاتور. إنه سيد الحلم كما أنه سيد الواقع المعيش ، ويطلب منهم أن تكون اشعارهم أبواقا تردد ما يقول، ولذا فسإن الدكتاتور يطلب ممن يريد أن يكتب، أن يكتب على شاكلة خطاب الدولة/ الدكتاتور، وهذا ما يؤكده البناء الفني للقصيدة إذ أنها تتكون من ثلاثة مقاطع: ينتهي الأول بقولسه: " وأن نظام الخطاب/ خطاب النظام "، ويقول في نهاية المقطع الثاني: " لأن خطاب النظام/ نظام

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۲۵.

الخطاب "، وينتهي المقطع الثالث كما انتهى المقطع الأول، وتعطي الخاتمة الملخص من الفكرة العامة التي أراد الدكتاتور أن يوصلها للجماهير.

وتحقق السخرية في هذا الخطاب في نبرة الكلام وطبيعته ، إذ أن نبرته المظهرة لسذاجته ، التي يستكن خلف سطورها الدهاء والمكر ، توحي بالبكاء المبطن والصحك الأسود اللذين يفيضان معا في كل سطر من سطور القصيدة ، إذ كيف يكون الدكتاتور سيدا للحلم، يرسم حياة القصائد، إنه يبيح لنفسه أن يفسر الأمور كما يهوى ، وذلك يدعو إلى السخرية ، ولكنه قبل ذلك يشيع في النفس أر تالا من الرعب ، فالجماهير والشاعر قبل الجميع – يحس بأنه مسكون بهاجس الدكتاتور ،فلا بد أن يلتف الشاعر ويحتال، ولكن الأمور ان تخفى على الدكتاتور، ما دام يبيح لنفسه تفسير ما يقال كما يشتهى !!

هذه هي صورة الدكتاتور وأفكاره التي أمتزج فيها الرعب بالسخرية ، يلاحظها الجميع ، ومنهم المثقف ، في بعض خطابات الدكتاتور السياسية على امتداد البقعة العربية من الماء الله الماء ، فهو رجل يدعي المعرفة بكل الفنون ، يرعى الأدب والفن ، ويرعى الرياضة و الإعلام ويحرص على الأمور الترفيهية، رجل مهتم بالأمة وبالشعب، حريص على مصلحتهم، ويهمه جدا أن يرى الأكف تصفق له والحناجر تهتف باسمه وبالقابه وبكناه.

٢-١-١-١-٣ عناصر السخرية الفنية في خطب الدكتاتور الموزونة:-

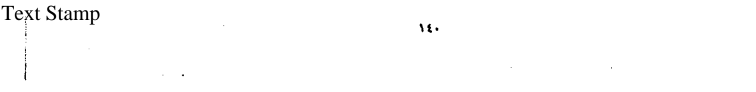
ترتكز خطب الدكتاتور الموزونة على عناصر فنية عديدة لإبــــراز الســخرية ، وتتجلى هذه العناصر فيما يلي :-

٢-٢-١-١-٣-١ الوزن والقافية :-

يعود الباحث، مضطرا، مرة أخرى إلى ما قاله درويش عن اهتمامه بالوزن والقافية إلى درجة أنه عدل عن كتابة هذه النصوص نثرا وكتبها معتمدا علي الإيقاع ،ويبين أهمية الوزن في مثل هذه الحالة إذ يقول: "كنت أنوي كتابته نيثرا، ولكن امتلائي بالسخرية جرني إلى الإيقاع ".(١)

وقد انتظم هذه الخطب بحر واحد هو البحر المتقارب ، لذا فقد شكلت وحدة واحدة على الأقل من ناحية عروضية و من ناحية أسلوبية ، وقد أنت غاية واحدة هي النيل من الضحية ، ولعل إثارة سؤال مثل: لماذا استخدم درويش هذا النسق العروضي في كتابية

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الرسائل ، ص ۸٦.



#### Text Stamp 10.

Text Stamp ۱۲۷ السابق ، ص ۲۲۷. Nov

#### Text Stamp <sup>(۱)</sup> السابق ، ص ۱۳۵. 109

Text Stamp السابق ، س ۱۳۰۰ ....

#### Text Stamp (۲۲ السابق ، ص ۶۹.

Text Stamp (۱) ينظر حول ترجمته ، أحمد عمر شاهين ، ص ۲۸۲ وما بعدها .

Text Stamp الرحمان بعاردون المرامة حصافة المناه المان المان

#### Text Stamp (1) السنابق ، ص ۱۰۹. 140

### Text Stamp " عدي وهه ، ص ١٤٦.

Text Stamp (٢٦) ينظر المثال الذي قدمه بحدي وهبة عند تعريفه لمذا الفن ، ص ٣٨٦

Text Stamp <sup>(۲)</sup> السابق ، ص ۸/۷.

Text Stamp (١) ينظر ، المتوكل طه وإبراهيم حوهر ، الثقانة والانتفاضة ، منشورات اتحاد الكتاب الفلسطينيين ، د. ت ، ص (١١–١٧). Text Stamp بنظر السابق ، النصوص المختارة ، ص ٩٥ وما بعدها .

#### ر الدول ما ۱۰ در ما ۱۰ در ۱۰



Text Stamp ٠٠ ينظر ، الفرال الحريم ، صوره النمل ، الإياث (١٠٠ -١٠١)

### ۳ هود درديش ، مبدر ۱۲ ، مرديش ، مبدر ۱۲ ،

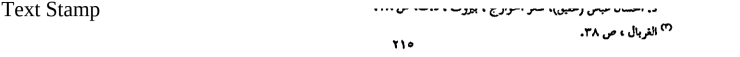
۲ - ٦

Text Stamp <sup>(۲)</sup> مرید البرغوثی ، ص ۲۲۲. Text Stamp استابق با ص ۱۱۱۸



Text Stamp (۲) ينظر ، مصطفى وهي التل ، عشيات وادي البابس ، عمان ، ١٩٥٤، ص ٥٦ وما بعدها . Text Stamp `` ينظر ، عبد اللطيف عقل ، التوبة عن التوبة ، بحلة الغربال ، المحاولة (٢) ، بموز ، ١٩٦٤ ، ص (٢٣-٤٧). ۲۰۵ ينظر ، عبد اللطيف عقل ، قصيدة التوبة عن التوبة ، فابلس ، د.ت . Text Stamp ۱۲ بحدي وهبه، ص14 .

#### Text Stamp <sup>(۱)</sup> د.سي.ميوميك ، ص ۲۹ (الحامش) .



#### Text Stamp <sup>(۲)</sup> السابق ، ص \$ \$ .

Text Stamp هؤ لاء السّعراء يعيسون نحت انظمه عربيسه، وقد بقى سعراء عام ١٦٢٨. ينطلون قسى Text Stamp لملك بعدا جماليا احلر باليرا احياسا – مس مدياسه لي اللعد التصويده بالمصاب إسى

Text Stamp ٥٨ ـ فوزي البكري ، صعلوك من القدس القديمة ، اصدار الصوت ،