

جامعة النجاح الوطنية كلية الدراسات العليا

# دلالات القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام

إعداد

هديل خالد عوض جبارة

إشراف

أ. د. عودة عبد الله

قدمت هذه الأطروحة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في أصول الدين (عام) بكلية الدراسات العليا في جامعة النجاح الوطنية في نابلس -فلسطين.

# دلالات القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام

إعداد هديل خالد عوض جبارة

نوقشت هذه الأطروحة بتاريخ 2023/04/12 وأجيزت.

أ. د. عودة عبد الله التوقيع المشرف الرئيسي التوقيع د. حازم الزيود الخارجي التوقيع الممتحن الخالدي التوقيع التوقيع التوقيع التوقيع التوقيع التوقيع التوقيع الممتحن الخالدي

إلى سيّدي، خير معلّم للقرآن، رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم

إلى أئمة القراءات والإقراء، الذين سخّرهم الله عز وجل لحفظ كتابه بقراءاته المتعددة، فبذلوا في ذلك الأوقات والأعمار

إلى مشايخي وأساتنتي الذين تتلمنت على أيديهم، جزاهم الله عنى خير الجزاء

إلى مَن أمسكا بيدي صغيرةً، وربّياني، وأسنداني في كل إنجازٍ إلى يومي هذا، أمّي وأبي حفظهما الله

إلى من اختاره الله ليكون لي سكنًا ورفيقًا، فكان خيرَ رفيقٍ في الطريق، زوجي الغالي

إلى رفقاء الدرب في الصغر والكبر، إخوتي وأختى

إلى رَيحانتيّ من الدنيا، اللذين أسأل الله أن ينبتهما نباتًا حسنًا ويَمُنّ عليهما بالعلم النافع والعمل الصالح، صغيريّ سارة وعُمَر

إلى كل محب للقرآن وأهله

أهدي هذا العمل المتواضع

# شكر وتقدير

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على من بذكره تُرفَع الدرجات، وتُنال البركات، سيدنا محمد، عليه وعلى آله وصحبه أتم الصلاة وأفضل التسليم.

أتوجه بالشكر لمشرفي الفاضل الأستاذ الدكتور عودة عبد الله، على بذله الوقت والجهد لمساعدتي وتقديم الملحوظات المهمة التي ترقى بهذا البحث، رغم كثرة مهامه وأشغاله.

كما أتوجه بالشكر الجزيل للدكتور الفاضل محمود عبد الكريم مهنا، الذي بدأ بتوجيه اهتمامي إلى العلم الشرعي مذ كنت في المرحلة الثانوية، وتكرّم عليّ بالمتابعة والملحوظات في كتابة هذا البحث، جزاه الله خيرًا وبارك في وقته وعلمه وعمله.

ولا أنسى شكر الدكتور أسامة مهنا، الذي تكرّم علىّ بملحوظات وتوجيهات مهمة أثناء الكتابة.

والشكر موصولٌ لأعضاء لجنة المناقشة الكرام، لتفضّلهم بقبول مناقشة هذا البحث.

كما أشكر كل من قدّم لي مساعدةً -ولو صغيرةً- في كتابة هذا البحث، وأسأل الله أن يجزيهم عني خير الجزاء.

أنا الموقع أدناه مقدم الرسالة التي تحمل عنوان:

# دلالات القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام

أقر بأنّ ما اشتملت عليه هذه الرسالة هي نتاج جهدي الخاص، باستثناء ما تمت الإشارة اليه حيثما ورد، وأن هذه الرسالة ككل أو أي جزء منها لم يقدم من قبل لنيل أية درجة أو لقب علمي أو بحثي لدى أية مؤسسة تعليمية أو بحثية أخرى.

اسم الطالب: هديل خالد عوض جبارة

التوقيع: حدر جما ره

التاريخ: 2023/04/12

٥

# فهرس المحتويات

| إهداء ج                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إهداء ج<br>شكر وتقدير                                                                           |
| الإِقرار                                                                                        |
| فهرس المحتويات                                                                                  |
| فهرس الجداولط                                                                                   |
| فهرس الأشكالي                                                                                   |
| فهرس الملاحقك                                                                                   |
| الملخصل                                                                                         |
| مقدمة                                                                                           |
| الفصل التمهيدي: مقدمات لا بد منها                                                               |
| المبحث الأول: التعريف بالقراءات القرآنية                                                        |
| المطلب الأول: معنى القراءات                                                                     |
| المطلب الثاني: شروط قبول القراءة                                                                |
| المطلب الثالث: القراءة والرواية والطريق                                                         |
| المطلب الرابع: القراء العشرة ورواتهم                                                            |
| المطلب الخامس: أنواع الاختلاف بين القراءات القرآنية                                             |
| المطلب السادس: حِكَم وفوائد تعدد القراءات                                                       |
| المبحث الثاني: التعريف بقصة موسى عليه السلام في القرآن الكريم                                   |
| المبحث الثالث: مواضع تعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام                   |
| الفصل الأول: المعاني الدلالية للقراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام                         |
| المبحث الأول: دلالات في مشهد تكليم الله عز وجل موسى عليه السلام                                 |
| المطلب الأول: الجمع بين دلالتّي توحيد الله وتعظيمه                                              |
| المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي الدعاء وتعليله                                                 |
| المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي إصدار الأمر وتهيئة الظروف المناسبة لحصوله                      |
| المبحث الثاني: دلالات في مشهد دعوة موسى عليه السلام فرعون وقومه                                 |
| المطلب الأول: الجمع بين دلالتّي حرص موسى عليه السلام على قول الحق ووجوب ذلك عليه 24             |
| المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي نفي موسى عليه السلام السحر عن نفسه، وإخباره فرعون علمه بذلك 25 |
| المطلب الثالث: الجمع بين بيان أهمية الموعد والنهي عن خلفه                                       |
| المبحث الثالث: دلالات في مشهد المبارزة مع السحرة                                                |

| لهم عليه                                                                                                                                        | المطلب الأول: الجمع بين دلالتَي حرص السحرة على الأجر وتشككهم في حصوا          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 29                                                                                                                                              | المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي توحيد الصف والجهود وتوحيد الكلمة             |
| 31                                                                                                                                              | المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي توبيخ السحرة والرد على اتهامهم               |
| 33                                                                                                                                              | المبحث الرابع: دلالات في مشهد غرق فرعون وجنوده                                |
| 33                                                                                                                                              | المطلب الأول: الجمع بين دلالتِّي ضلال فرعون وملئه وإضلالِهم غيرَهم            |
| 34                                                                                                                                              | المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي تجدد النعم لفرعون وقومه واستخفافهم بها       |
| 35                                                                                                                                              | المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي النهي عن الخوف والتطمين                      |
| 37                                                                                                                                              | المبحث الخامس: دلالات ما بعد النجاة                                           |
| السلام 37                                                                                                                                       | المطلب الأول: الجمع بين معنى الوعد من الله والقَبول والاتباع من موسى عليه ا   |
|                                                                                                                                                 | المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي تعدد الشرائع ووحدة الرسالة                   |
|                                                                                                                                                 | المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي استغاثة التائب واستحياء المخطئ من ربه        |
|                                                                                                                                                 | الفصل الثاني: التصوير الفني في القراءات المتواترة في قصة موسى عليه السلام     |
| 41                                                                                                                                              |                                                                               |
| ىي43                                                                                                                                            | المبحث الثاني: نماذج للتصوير  الفني في القراءات القرآنية المتواترة في قصة موس |
| 43                                                                                                                                              |                                                                               |
| 44                                                                                                                                              | المطلب الثاني: مشهد ما قبل المبارزة                                           |
| 1 1                                                                                                                                             | المعطب التاتي. مشهد من تبل المبارو                                            |
| 49                                                                                                                                              | •                                                                             |
|                                                                                                                                                 | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49                                                                                                                                              | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49         50         53                                                                                                                        | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49         50         53         54                                                                                                             | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49         50         53         54         58         السلام                                                                                   | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49                                                                                                                                              | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49                                                                                                                                              | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| <ul> <li>49</li></ul>                                                                                                                           | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| <ul> <li>49</li></ul>                                                                                                                           | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| <ul> <li>49</li></ul>                                                                                                                           | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49         50         53         54         58       Ibulk         59         60         62         63         66                               | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49         50         53         54         58         59         60         62         63         66         ریجیًا في طریق الإصلاح         68 | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49                                                                                                                                              | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |
| 49                                                                                                                                              | المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة                                              |

| 74 | المبحث الثالث: دلالات تربوية تتعلق ببيان سنّة الله في الظالمين           |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| 74 | المطلب الأول: ضلال العبد يكون جزاءً على أفعاله لا ابتداءً من الله سبحانه |
| 76 | المطلب الثاني: كفران النعمة وحجودها سبب في زوالها                        |
| 78 | الخاتمة                                                                  |
| 79 | قائمة المصادر والمراجع                                                   |
| 86 | الملاحق                                                                  |
| B  | Abstract                                                                 |

# فهرس الجداول

| 10            |           | لعشرل            | هم في القراءات ا | وإة المجمع عليه | سماء القراء والرو | جدول 1: أ |
|---------------|-----------|------------------|------------------|-----------------|-------------------|-----------|
| -عليه السلام- | وجل- موسى | تكليف الله –عز   | عات في مشهد      | مددت فيها القرا | المواضع التي ت    | جدول 2:   |
| 15            |           |                  | •••••            |                 | بالرسالة          | 1         |
| 16            |           | عوة فرعون وقومه  | ات في مشهد د.    | ددت فيها القراء | لمواضع التي تع    | جدول 3: ا |
| 17            |           | مبارزة مع السحرة | ات في مشهد ال    | ددت فيها القراء | لمواضع التي تع    | جدول 4: ا |
| 18            |           | رق فرعون وجنوده  | ات فی مشهد غ     | ددت فيها القراء | لمواضع التي تع    | جدول 5: ا |

# فهرس الأشكال

| 19                                      | مشاهد  | راانسرة ال | المواضع | 1-11  | تەخىد    | 2111 | :1  | ثبكل |
|-----------------------------------------|--------|------------|---------|-------|----------|------|-----|------|
| 1 / ··································· | ست بعد | بسبب س     | المواصع | لكلال | توتعتيحي | رسم  | • 1 | سس   |

# فهرس الملاحق

| 86 |                            |                   | ملحق أ: الجداول |
|----|----------------------------|-------------------|-----------------|
| 86 | القراءات في ما بعد الإنجاء | ع التي تعددت فيها | جدول 6: المواضع |

# دلالات تعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام

إعداد هديل خالد عوض جبارة إشراف أ. د. عودة عبد الله

#### ملخص

أُعِدَّت هذه الدراسة لبيان أهمية تعدد القراءات القرآنية المتواترة، من خلال إبراز بعض الدلالات المستنبطة من تعدد القراءات في قصنة موسى عليه السلام.

وبدأت الدراسة بفصلٍ تمهيديٍّ للتعريف بالقراءات القرآنية المتواترة، والتعريف بقصة موسى -عليه السلام-في القرآن الكريم، ثم عرض مواضع تعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام.

ثم انتقلت الدراسة إلى الفصل الأول لعرض بعض المعاني الدلاليّة لتعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام، في مَشاهد متعددة من رسالته –عليه السلام- إلى فرعون وبني إسرائيل.

أما في الفصل الثاني فقد بيّنت الدراسة ما لتعدد القراءات القرآنية من أثر في إثراء الصورة الفنيّة، من خلال قصة موسى -عليه السلام- مع فرعون وبني إسرائيل.

وفي الفصل الأخير، بيّنت الدراسة ما يُمكن أن يستَفاد من تعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام في تنوّع الأساليب التربوية، منها دلالات تربوية تتعلّق بصفات الداعية، ودلالات تربوية تتعلّق بالدعاء، وأخرى تعلّق ببيان سنّة الله –عز وجل– في الظالمين.

وقد اعتمدت الدراسة المنهج الاستقرائي لحصر المواضع التي تعددت فيها القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام، ثم منهج التحليل والاستنباط لما في هذه القراءات المتعددة من دلالات تفسيرية وتربوية وتصوبرية.

وقد خلصت الدراسة إلى أن تعدد القراءات القرآنية المتواترة له دور كبير في إثراء المعاني المستنبطة من الأيات، خاصة في القصص القرآني، الغنيّ باللفتات التربوية والصور الفنيّة، وهذا يساهم في بيان كمال إعجاز القرآن الكريم.

الكلمات المفتاحية: تعدد، القراءات القرآنية، قصة موسى، المعاني الدلالية، التصوير الفني، الدلالات التربوية.

## بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمد لله الذي أنزل القرآن بلسان عربي مبين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فالقرآن كلام الله تعالى الذي أنزله على نبينا محمد -صلى الله عليه وسلم-، وتضمن هذا الكلام العظيم الفاظًا تعددت أوجه قراءتها، فتنوعت وتكاملت فيها المعاني، فوجب علينا تدبر هذه القراءات، والوقوف على مقاصدها، والاجتهاد في معرفة دلالاتها.

وقد اعتنى العلماء قديمًا وحديثًا بدراسة القراءات، فاعتنى العلماء الأوائل بتحقيقها وتمييز متواترها من شاذها، واعتنوا كذلك بتوجيهها وإعرابها، ولا يزال مجال البحث في موضوع القراءات واسعًا ومتنوعًا.

وإن قصص القرآن من موضوعاته المهمة التي تبعث على التأمل والتدبر فيها، قال تعالى: {لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب} [يوسف: ١١١]. ولِما في القراءات القرآنية من زيادة وإثراء للمعاني والدلالات، جاءت هذه الدراسة لتبحث دلالات القراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام، من خلال ثلاثة محاور رئيسة: أولها: أثرها في المعاني الدلالية، وثانيها: أثرها في التصوير الفني، وثالثها: أثرها في الدلالات التربوية. وذلك باستقصاء المواضع التي جاء فيها تعدد للقراءات في قصة موسى عليه السلام رَسولًا، في الفروش دون الأصول، والتي وصلت أربعةً وثمانينَ موضعًا، بعضها مكرر، ثم العمل على استخراج الدلالات منها.

#### الدراسات السابقة

تعددت الدراسات التي تناولت بالبحث والدرس موضوع دلالات القراءات في القصص القرآني، ومنها:

- 1. القراءات وأثرها على المعنى في قصة موسى عليه السلام -عرض ودراسة $^{1}$ .
- 2. أثر تعدد القراءات في التصوير الفني في القصص القرآني -بحث تطبيقي على قصة موسى<sup>2</sup>. يتناول هذا البحث أثر تعدد القراءات على تجلية التصوير الفني في القصص القرآني، من خلال بيان مفهوم التصوير الفني في القرآن وأهميته، خاصة في القصص القرآني، ويبين أثر تعدد القراءات المتواترة في إبراز الصورة الفنية من خلال نماذج من قصة موسى -عليه السلام- في القرآن الكريم.

إلا أن هذا البحث اقتصر على مواضع محددة تعددت فيها القراءات في قصة موسى عليه السلام، ولم يتناول الجانب التربوي والتفسيري.

3. أثر تعدد القراءات القرآنية في تتوّع الأساليب التربوية "دراسة تحليلية" قي تعرض هذه الدراسة للدلالات التربوية في تعدد القراءات القرآنية في المفردة الواحدة، وهذه الدراسة وإن كانت في موضوع القراءات، وغنية باللفتات التربوية، إلا أنها دراسة عامة لا تختص بقصة موسى عليه السلام ولا بقصة غيره من الأنبياء، ثم إنها اقتصرت على الجانب التربوي، في حين تسعى الدراسة التي بين أيدينا لبحث جانب المعانى الدلالية، والتصوير الفني، فضلًا عن المعانى التربوية.

<sup>1</sup> جاد، محمد حسن (2015): القراءات وأثرها على المعنى في قصة موسى عليه السلام -عرض ودراسة. (رسالة دكتوراه). مصر: الأزهر فرع طنطا. لم تستطع الباحثة الحصول على نسخة من هذه الرسالة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مهنا، محمود عبد الكريم (2018)، أثر تعدد القراءات في التصوير الفني في القصص القرآني -بحث تطبيقي على قصة موسى. ورقة بحثية في المؤتمر المحلي الثالث للعلوم والعلوم الاجتماعية، جامعة العلوم الإسلامية الماليزية.

<sup>3</sup> حرب، سامية عاهد (2018): أثر تعدد القراءات القرآنية في تنوّع الأساليب التربوية "دراسة تحليلية". (رسالة دكتوراه). الأردن: جامعة العلوم الإسلامية العالمية.

4. الإعجاز البلاغي بتنوع القراءات المتواترة في المفردات القرآنية حراسة تحليلية مقارنة 1، هذه الدراسة تتناول المواضع التي حصل فيها تنوع في القراءات، بمعنى أن الكلمة نفسها وردت في بعض المواضع بقراءات متعددة، وفي موضع أو مواضع أخرى بغير تعدد، مع بيان ما لذلك من دلالات بلاغية مختلفة.

ومع أن الدراسة تتعلق بموضوع القراءات وتنوعها لكنها لم تختص بقصة موسى عليه السلام.

5. دلالة الصورة الفنية في قصة موسى عليه السلام في القرآن الكريم -سورة الشعراء نموذجًا²، تناول هذا البحث مفهوم الصورة الفنية ودلالتها ودورها في الإقناع والتأثير، من خلال مشاهد من قصة موسى عليه السلام في سورة الشعراء، نحو قيام موسى بدعوة فرعون، وتوصل إلى أن الصورة الفنية تعد من أهم عناصر التعبير، وأن للصورة الفنية في القرآن دلالة مميزة، وأنها ليست على نمط واحد، فهي متنوعة ولها أغراض متعددة.

لكن البحث لم يدرس قصة موسى من حيث تعدد القراءات، وإنما اكتفى بدراستها وفق رواية حفص عن عاصم، وتناول جانب التصوير الفني فقط، وتناول قصة موسى عليه السلام في سورة الشعراء دون باقي السور.

6. أثر القراءات المتواترة في القصص القرآني (قصص النساء أنموذجًا)³، هذا البحث يتناول قصص النساء التي ورد ذكرها في القرآن الكريم مما تعددت فيه القراءات المتواترة، وكان لتنوعها أثر في توجيه القصة، ثم توجيه هذه القراءات، وبيان ثمرة هذا الاختلاف في القصة القرآنية.

<sup>1</sup> مهنا، محمود عبد الكريم (2020): الإعجاز البلاغي بتنوع القراءات المتواترة في المفردات القرآنية -دراسة تحليلية مقارنة. (رسالة دكتوراه). ماليزبا: جامعة العلوم الإسلامية الماليزبة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أرشد، محمد شوقي، وآخرون (2020): دلالة الصورة الفنية في قصة موسى عليه السلام في القرآن الكريم -سورة الشعراء نموذجا، بحث منشور في مجلة الكترونية: مجلة سيبويه: اللغة العربية وتعليمها، العدد 2، الجزء 1، ص33-ص44.

 $<sup>^{6}</sup>$  الطوالة، نمشة بنت عبد الله: أثر القراءات المتواترة في القصص القرآني (قصص النساء أنموذجًا). بحث منشور في مجلة الدراسات الإسلامية، الرباض، العدد 2، مجلد 28، -90 — -90.

وهذا البحث وإن كان يعنى بأثر القراءات في القصص القرآني إلا أن هذه الدراسة تختلف عنه في أنها تختص بقصة موسى عليه السلام، وتتناول المحاور الثلاثة المذكورة سابقًا.

- 7. أثر القراءات القرآنية العشر في التصوير الفني في القرآن<sup>1</sup>، يبرز هذا البحث إعجاز القرآن بتعدد قراءاته في اللفظة الواحدة، من خلال تسليط الضوء على مفهوم القراءات العشر، وأهمية التصوير الفني في القرآن، وأثر اختلاف القراءات القرآنية في التصوير الفني في القرآن بصفة عامة، وفي المشهد القصصي بصفة خاصة، وذلك تطبيقًا على مشاهد من قصة أصحاب الكهف، وقصة ميلاد موسى عليه السلام، ومشهد من قصة (ذو القرنين).
- 8. أثر القراءات في القصة القرآنية: دراسة تحليلية تطبيقية على قصص الأنبياء عليهم السلام²، وهذه الدراسة لم تتناول قصة موسى إلا في جزء يسير منها، واقتصرت على جانب التصوير الفني.

## أهمية الدراسة

تكمن أهمية هذه الدراسة فيما يأتي:

- أنها تتعلق بعلم القراءات القرآنية، وهو علم شريف كونه يرتبط بكتاب الله عز وجل، ومعلوم أن شرف العلوم بشرف المعلوم.
- أنها تناولت قصة موسى عليه السلام كمثال لأثر تعدد القراءات في إثراء المعنى في القصص القرآني من جوانب مختلفة، ومعلوم أن قصة موسى -عليه السلام- هي من أكثر القصص ورودًا في القرآن الكريم.
- أنها تُبرز أهمية علم القراءات في مختلف جوانب علم التفسير، كالجانب البلاغي، ومنه التصوير الفني، وجانب المعانى والدلالات، والجانب التربوي.

<sup>1</sup> حماد، آمال خميس عبد القادر (2013): أثر القراءات القرآنية العشر في التصوير الفني في القرآن. بحث منشور في مجلة جامعة القدس المفتوحة للأبحاث والدراسات، العدد 30، مجلد 2، ص-365—ص-402.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمود، خالد محمد إبراهيم (2015): أثر القراءات في القصة القرآنية: دراسة تحليلية تطبيقية على قصص الأنبياء عليهم السلام، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، الأردن.

- أنها تمثل نموذجًا عمليًا لكيفية تدبر كتاب الله وفهمه من خلال تعدد قراءاته.
  - أنها تسهم في إبراز الإعجاز البلاغي البياني في القرآن الكريم.

#### مشكلة الدراسة

تظهر مشكلة الدراسة في سؤال واحد رئيس، هو: ما دلالات تعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام؟

## وبتبع هذا السؤال أسئلة فرعية:

- ما هي المواضع التي فيها قراءات قرآنية في قصة موسى عليه السلام؟
- ما أثر القراءات القرآنية المتواترة في المعاني الدلالية في قصة موسى عليه السلام؟
  - ما علاقة القراءات القرآنية بالتصوير الفني في قصة موسى عليه السلام؟
- ما الدلالات التربوية التي يمكن استنباطها من تنوع القراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام؟

#### أهداف الدراسة

تهدف الدراسة بشكل رئيس إلى بيان أثر تعدد القراءات القرآنية المتواترة في تفسير قصة موسى عليه السلام، وبتفرع عن هذا الهدف الأهداف الآتية:

- بيان المواضع التي جاء فيها قراءات قرآنية في قصة موسى عليه السلام.
- إبراز المعاني الدلالية في القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام.
  - بيان التصوير الفني من خلال القراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام.
- الكشف عن بعض الدلالات التربوية في القراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام.

#### منهج الدراسة

اعتمدت الدراسة المنهج الاستقرائي للمواضع التي فيها قراءات قرآنية متواترة في قصة موسى عليه السلام من كتاب النشر في القراءات العشر 1، ثم منهج التحليل والاستنباط لما في هذه القراءات من لفتات تفسيرية وتصويرية.

# حدود الدراسة

- تعنى الدراسة بتعدد القراءات ضمن العشر المتواترة فقط، دون القراءات الشاذة.
  - لم تتناول الدراسة الاختلافات في أصول القراءات، بل الفروش فقط $^2$ .
- تتناول الدراسة مواضع تعدد القراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام بصفته رسولًا، دون المواضع التي تحدثت عن بني إسرائيل ولم يُذكر فيها موسى عليه السلام، وكذلك دون ما ورد في موسى -عليه السلام- قبل تكليفه بالرسالة.

## مصطلحات الرسالة

بعض المصطلحات الخاصة بالقراء

المدنيّان: نافع وأبو جعفر

البصريّان: أبو عمرو ويعقوب

الأخوان: حمزة والكسائي

الكوفيون: عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف العاشر

<sup>1</sup> ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (ت 833هـ): النشر في القراءات العشر، (2 مج)، تحقيق: علي محمد الضباع (ت 1380هـ)، المطبعة التجارية الكبري.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأصل أن هذا البحث يُعنى بالفروش دون الأصول، لكن تمّ إدراج الكلمات التي تتوّعت فيها القراءات بين الاستفهام والخبر، لوضوح الدلالات المستفادة منها.

# الفصل التمهيدي

#### مقدمات لا بد منها

# المبحث الأول: التعريف بالقراءات القرآنية

## المطلب الأول: معنى القراءات

القراءات جمع قراءة، وهي مصدر من الفعل (قرأ)، يقال: قرأ، يقرأ، قراءة، وقرآنًا 1، قال ابن فارس: "القاف والراء والحرف المعتل أصل صحيح يدل على جمع واجتماع" 2، وسمي القرآن قرآنا لأنه يجمع السور ويضمها 3.

أما تعريفها الاصطلاحي فعرّفها الزركشي في البرهان بأنها اختلاف ألفاظ الوحي في كتابة الحروف أو كيفيّتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما<sup>4</sup>.

ولعل أجود ما قيل في تعريفها اصطلاحًا، ما عرّفها به ابن الجزري بقوله: "علم بكيفية أداء كلمات القرآن ولختلافها بعزو الناقلة"<sup>5</sup>، وكذلك تعريف عبد الفتاح القاضي حيث قال: "هو علم يعرف به كيفية النطق بالكلمات القرآنية، وطريق أدائها اتفاقًا وإختلافًا مع عزو كل وجه لناقله"<sup>6</sup>.

<sup>1</sup> الفيروزآبادى، مجد الدين محمد بن يعقوب (ت: 817هـ): القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، مؤسسة الرسالة، بيروت -لبنان، ط8، 1426هـ-2005م. ص: 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن فارس، أحمد (ت: 395هـ): معجم مقاييس اللغة (6 مج)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر،1399هـ-1979م. ج5، ص78.

<sup>3</sup> ابن منظور ، محمد (ت: 711هـ): لسان العرب (15 مج)، دار صادر -بيروت، ط3، 1414 هـ. (128/1).

<sup>4</sup> ينظر: الزركشي، محمد بن عبد الله (ت 794هـ): البرهان في علوم القرآن (4 مج)، تحقيق: محمد إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، ط1، 1376هـ – 1957م. (1/ 318).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (ت: 833هـ): منجد المقرئين ومرشد الطالبين، دار الكتب العلمية، ط1، 1420هـ-1999م، ص 9.

<sup>6</sup> القاضى، عبد الفتاح (ت: 1403هـ): البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة، دار الكتاب العربي، بيروت -لبنان، ص:7.

وقال الصباغ: "علم بكيفية أداء كلمات القرآن من تخفيف وتشديد وغيرهما، واختلاف ألفاظ الوحي في الحروف"1، إلا أنه لم يتطرق لموضوع عزو القراءات، مما يجعل التعريفين الأولَين أولى.

#### المطلب الثانى: شروط قبول القراءة

اشترط أهل القراءة شروطًا ثلاثة لقبول أي قراءة، وهي على النحو الآتي $^2$ :

- 1. موافقة العربية ولو بوجه من وجوه النحو.
- 2. موافقة أحد المصاحف العثمانية ولو تقديرًا: أي موافقة أحد المصاحف التي وجهها عثمان -رضي الله عنه- إلى الأمصار. فمثلًا: قرأ ابن عامر قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ التَّخَذَ اللهُ وَلَدَاً اللهُ وَلَدَاً اللهُ وَلَدَاً الله وَاللهُ وَلَدَاً الله وَاللهُ وَلَدَاً الله وَاللهُ وَالرَّبُرِ وَالرَّبُرِ وَالْمَصِحَف الشامي. ومعنى قولهم (ولو تقديرًا): أي ما يحتمله الاسمين، ونحو ذلك، فإن ذلك ثابت في المصحف الشامي. ومعنى قولهم (ولو تقديرًا): أي ما يحتمله رسم المصحف، مثل قراءة قوله تعالى: ﴿ يَقُصُّ اللّهِ وَاللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلهُ مَا للهُ عَلَمُ اللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلهُ اللهُ اله
  - 3. تواتر النقل، والمتواتر: ما وراه جمع عن جمع إلى منتهاه يفيد العلم من غير تعيين عدد.

قال ابن الجزري: "والذي جمع في زماننا هذه الأركان الثلاثة، هو قراءة الأئمة العشرة التي أجمع الناس على تلقيها بالقبول، وهم: أبو جعفر، ونافع، وابن كثير، وأبو عمرو، ويعقوب، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف. أخذها الخلف عن السلف إلى أن وصلت إلى زماننا، فقراءة أحدهم كقراءة الباقين في كونها مقطوعًا بها، وقول من قال: إن القراءات المتواترة لاحد لها، إن أراد في زماننا فغير

الصباغ، محمد لطفي: لمحات في علوم القرآن واتجاهات التفسير، المكتب الإسلامي -بيروت، ط3، 1990م. ص:164.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: ابن الجزرى: منجد المقرئين، ص $^{2}$ 

صحيح؛ لأنه لا يوجد اليوم قراءة متواترة وراء العشر، وإن أراد في الصدر الأول فيحتمل إن شاء الله"1.

ونقل أبو شامة في كتابه المرشد الوجيز فتوى لأبي عمرو عثمان بن الصلاح، مفادها أنه يشترط أن يكون المقروء به في الصلاة قد تواتر نقله عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، أما ما عدا المتواترة فممنوع القراءة به منع تحربم لا منع كراهة2.

# المطلب الثالث: القراءة والرواية والطريق

من خلال مراجعة ما كتبه أهل العلم المتخصصون في ذلك نجد أن $^{3}$ :

- القراءة: كل خلاف نسب لإمام من الأئمة العشرة مما أجمع عليه الرواة عنه.
  - أما الرواية: كل ما نسب للراوي عن الإمام (القارئ).
  - وأما الطربق: كل ما نسب للآخذ عن الراوي وإن سَفُل.

#### المطلب الرابع: القراء العشرة ورواتهم

كما سلف من قول ابن الجزري، فقد أجمعت الأمة على عشر قراءات متواترة، واختاروا لكل قارئ راوبين ممن اشتهروا بالضبط والإتقان وتوافرت في روايتهم شروط قبول القراءة الصحيحة، وفي الجدول الآتي بيان أسماء القراء ورواتهم:

<sup>1</sup> المرجع السابق.

<sup>2</sup> أبو شامة، عبد الرحمن بن إسماعيل (ت: 665هـ): المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، تحقيق: طيار آلتي قولاج، دار صادر -بيروت، سنة النشر: 1395هـ-1975م، ص:183.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: القاضي: البدور الزاهرة: ص $^{10}$ 

جدول 1 أسماء القراء والرواة المجمع عليهم في القراءات العشر

| الراوي الثاني | الراوي الأول | القارئ          | الرقم |
|---------------|--------------|-----------------|-------|
| ورش           | قالون        | نافع المدني     | .1    |
| قنبل          | البَزي       | ابن كثير المكي  | .2    |
| السوسي        | الدوري       | أبو عمرو البصري | .3    |
| ابن ذكوان     | هشام         | ابن عامر الشامي | .4    |
| حفص           | شعبة         | عاصم الكوفي     | .5    |
| خلاد          | خلف          | حمزة الكوفي     | .6    |
| الدوري        | أبو الحارث   | الكسائي الكوفي  | .7    |
| ابن جماز      | ابن وردان    | أبو جعفر المدني | .8    |
| رَوح          | رُوَيِس      | يعقوب البصري    | .9    |
| إدريس         | إسحاق        | خلف الكوفي      | .10   |

#### المطلب الخامس: أنواع الاختلاف بين القراءات القرآنية

تنقسم القراءات من حيث نوع الخلاف الواقع في الكلمات القرآنية إلى قسمين:

أولًا: الأصول، أي: أصول القراءات، "وهي القواعد المطردة التي تنطبق على كل جزئيات القاعدة، والتي يكثر دورها، وتطرد، ويدخل في حكم الواحد منها الجميع، بحيث إذا ذكر حرف من حروف القرآن الكريم، ولم يقيد يدخل تحته كل ما كان مثله، فالتفخيم للخاء المفتوحة مثلا يكون مطردًا في كل كلمة ترد في القرآن فيها خاء مفتوحة. وإنما سميت الأصول أصولا لأنها يكثر دورها ويطرد حكمها على جزئياتها."1

ومن الأمثلة على ذلك: مذاهب القراء في الهمزتين من كلمة، والإدغام الكبير، والسكت على الساكن قبل الهمز، وغيرها.

ثانيًا: الفروش، "وهي الكلمات التي يقل دورها وتكرارها من حروف القراءات المختلف فيها في القرآن الكريم، ولم تطرد، وقد أطلق عليها القراء فرشًا لانتشارها كأنها انفرشت وتفرقت في السور وانتشرت"2.

<sup>1</sup> القضاة، محمد، وآخرون: مقدمات في علم القراءات، دار عمار -عمان (الأردن)، ط1، 1422هـ-2001م. ص:77.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع السابق.

ومثال ذلك: تخفيف الذال وتشديدها في قوله تعالى: ﴿يَكُذِبُونَ ﴾ [سورة البقرة:10].

# المطلب السادس: حِكم وفوائد تعدد القراءات

لتعدد القراءات فوائد كثيرة استنتجها الباحثون، منها1:

- 1. التيسير والتخفيف على الأمة، فقد نزل القرآن بلغة العرب وفيهم قبائل شتى تختلف لهجاتها، فكان تعدد المعاني القراءات بابًا للتخفيف عليهم، وهذا المعنى إنما ينطبق على القراءات التي لا أثر لها في تعدد المعاني مثل الإمالة، وتخفيف الهمزات، والإدغام، وغيرها.
  - 2. إعظام أجور الأمة، من خلال عنايتها بحفظ القراءات ودراستها نقلًا وتحليلًا واستنباطًا.
- 3. بيان كمال إعجاز القرآن الكريم، فهو مع تعدد قراءاته حفظه الله من أي نقص أو تحريف فيها، حيث وصلت إلينا القراءات بأسانيد متواترة، ولا يزال الناس يدرسونها وتتصل أسانيدهم فيها إلى النبي -صلى الله عليه وسلم- إلى يومنا هذا.
- 4. إثراء المعاني المستنبطة من الآيات، قال ابن الجزري: "إذ كل قراءة بمنزلة الآية، إذ كان تنوع اللفظ بكلمة تقوم مقام آيات، ولو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لم يخف ما كان في ذلك من التطويل"2، وهذا المعنى سيظهر جليًا في الفصل القادم من هذا البحث.
- تنوع في الأساليب التربوية المستنبطة من تعدد القراءات، وسيظهر هذا المعنى في الفصل الثالث من هذه الدراسة<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (52/1-54).

 $<sup>^2</sup>$  المرجع السابق.

<sup>3</sup> فصّلت في هذا الموضوع د. سامية عاهد حرب في رسالتها، بعنوان: أثر تعدد القراءات القرآنية في تنوع الأساليب التربوية "دراسة تحليلية".

# المبحث الثاني: التعريف بقصة موسى عليه السلام في القرآن الكريم

يُلاحظ في التعبير القرآني التنوّع في أساليب الخطاب، من أمر ونهي، وترغيب وترهيب، وعرض مباشر للحقائق، أو عرضها من خلال الأمثال، ومن أبرز معالم التعبير القرآني: استعمال القصة.

فالقصة تتميّز بالعرض الحيّ للأحداث بصورة تجعل السامع يتخيل المشهد وكأنه حاضر أمامه، وكثيرًا ما

تأتي القصة جامعةً للأحداث والحوار والخطاب بما فيه من أمر ونهي، وربما تختم القصة بذكر العبرة أو الموعظة المستخلصة منها بشكل مباشر، فيكون لها أثر كبير في نفس السامع، ليتحقق من خلالها أهداف عديدة، كالدعوة إلى التوحيد، وتثبيت النبي -صلى الله عليه وسلم- وصحابته في وجه ما يلاقونه من شدائد، وزجر المكذبين بذكر أخبار الأمم السابقة، كما أنّ فيها البرهان على صدق نبوّة محمد صلى الله عليه وسلم. وإنّ قصة موسى -عليه السلام- من أكثر القصص ورودًا في القرآن، فقد أكثر القرآن من عرضها من مناحٍ مختلفة، فتارةً يعرض قصته من جانب ميلاده وخوف أمه عليه من بطش فرعون، وتارةً يعرض حوانب الوحي وتلقي الرسالة، وأخرى يعرض حوار موسى مع فرعون، ومواجهته له وللسحرة، وتارةً يعرض مواقف مختلفة مع بني إسرائيل، وقد ورد اسمه -عليه السلام- مائةً وستًا وثلاثين مرةً في أربعٍ وثلاثين سورةً أ، وقد ذكر فضل عباس عدة أسباب لورود ذكر موسى عليه السلام في القرآن أكثر من غيره، وهي 2:

- أنه -عليه السلام- أرسل إلى فئتين: فئة ممعنة في التكبر والطغيان، وهي فئة فرعون وملئه، وفئة استمرأت الذل والتبعية والهوان، وهي فئة بني إسرائيل.
- 2. أن الذين أرسل إليهم، كان لبعضهم -فرعون وملئه- آثارٌ باقية تدل على قوتهم وجبروتهم، ولبعضهم الآخر -بني إسرائيل- شؤونٌ وأحداث مع المسلمين من مطلع الإسلام إلى يومنا هذا.

<sup>1</sup> عبد الباقي، محمد فؤاد: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، دار الحديث، القاهرة، 1364هـ، ص680-628.

<sup>2</sup> ينظر: عباس، فضل: قصص القرآن الكريم، دار النفائس للنشر والتوزيع -الأردن، ط3، 1430هـ-2010م، ص:479-480.

أن قصة موسى -عليه السلام- لم تذكر في القرآن من جانب واحد، بل تحدث عنها القرآن من جوانب مختلفة ومتعددة.

كما أن قصة موسى -عليه السلام- كانت مواجهة بين نبي مُرسَل وملك ظالم، بخلاف معظم الدعوات السابقة التي كان النبي فيها يواجه الملأ من سادة المجتمعات، مما يجعل قصة موسى -عليه السلام- ذات دروس عظيمة تستفيد منها الأجيال اللاحقة في مواجهة الطغاة والاستبداد السياسي. 1

لذا نجد أن الحديث عن قصة موسى عليه السلام لا يقتصر على السور المكية كما هو شأن باقي قصص الأنبياء، بل في السور المدنية أيضًا، بل ربما في آخر هذه السور نزولًا، قال محمود مهنا: "وردت قصة موسى –عليه السلام – في القرآن المكي والمدني، وملاحظ في القرآن المكي التركيز على جولة موسى –عليه السلام – في مقاومة الطغيان، لذا جمع القرآن في أكثر من موضع بين مشركي مكة وموقف فرعون، عليه السلام – في مقاومة الطغيان، لذا جمع القرآن في أكثر من موضع بين مشركي مكة وموقف فرعون، لما بين الفريقين من تشابه كبير في العناد والكبر، مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلْيَكُو رَسُولًا شَهِدًا عَلَيْ كُو كَنُونُ إِن كَنَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا شَ فَكَنَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذَنَهُ أَخَذَا وَبِيلًا شَ فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِن كَنَا كُلِها يُومَا يَجْعَلُ الْوِلْدَنَ شِيبًا ﴾ [المزمل: 15-17]، وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَ عَالَ فِرْعَوْنَ النَّذُرُ شَ كُذَبُوا بِعَايَتِنَا كُلِها فَأَخَذْنَهُمْ أَخَذَ عَزِيزِ مُقْتَدِرٍ شَأَكُمُ أَرُقُ حَيْرٌ مِنَ أُولَتِكُو أَمْ لَكُم بَرَاءَةٌ فِي الزُّيُرِ ﴾ [القمر: 14-13].

<sup>1</sup> ينظر: مهنا، محمود عبد الكريم: مختارات من دروس التفسير للشيخ بسام جرار، جمع وإعداد: د. محمود مهنا، (135/1).

مهنا: أثر تعدد القراءات في التصوير الغني في القصص القرآني -بحث تطبيقي على قصة موسى، ص6.

# المبحث الثالث: مواضع تعدد القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام

قامت الباحثة باستقراء المواضع التي تعددت فيها القراءات في قصة موسى –عليه السلام– والتي لها أثر في المعنى، فبلغ تعداد هذه المواضع خمسة ثمانين موضعًا، توزعت في ثلاث عشرة سورة، وهذه السور هي: البقرة، النساء، الأعراف، يونس، الإسراء، مريم، طه، الشعراء، النمل، القصيص، غافر، الدخان، والنازعات. وفيما يلي بيان المواضع التي ورد فيها تعدد للقراءات القرآنية في قصة موسى –عليه السلام–، وقد قامت الباحثة بتقسيمها حسب مراحل قصة موسى –عليه السلام–: جدول 2: التكليف بالرسالة، جدول 3: دعوة فرعون وقومه، جدول 4: المبارزة مع السحرة، جدول 5: غرق فرعون وجنوده، جدول 6 أنظر الملحق أ-:

1 تم أخذ تعدد القراءات المذكورة من: النشر في القراءات العشر، لمحمد بن الجزري.

ما بعد الانجاء 2،1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تم نقل الجدول للملاحق نظراً لطوله.

جدول 2 المواضع التي تعددت فيها القراءات في مشهد تكليف الله –عز وجل– موسى عليه السلام– بالرسالة

| موضع ورودها في | القراءة الثالثة | القراءة الثانية | القراءة الأولى                 | رقم الآية | السورة   | الرقم |
|----------------|-----------------|-----------------|--------------------------------|-----------|----------|-------|
| كتاب النشر     |                 |                 |                                |           |          |       |
| (295 /2)       |                 | مُخلِصًا        | مُخلَصًا                       | 51        | مريم     | .1    |
|                |                 | (الباقون)       | (الكوفيون)                     |           |          |       |
| (319 /2)       |                 | إني أنا ربك     | أني أنا ربك                    | 12        | طه       | .2    |
|                |                 | (الباقون)       | (ابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر) |           |          |       |
| (319 /2)       |                 | طُوَي           | طُوِّي                         | 12        | طه       | .3    |
|                |                 | (الباقون)       | (ابن عامر والكوفيون)           |           |          |       |
| (320 /2)       |                 | وأنَا اخترتُك   | وأتا اخترناك                   | 13        | طه       | .4    |
|                |                 | (الباقون)       | (حمزة)                         |           |          |       |
| (320 /2)       |                 | اشْدُدْ         | أَشْدُد                        | 31        | طه       | .5    |
|                |                 | (الباقون)       | (ابن عامر)                     |           |          |       |
| (320 /2)       |                 | وأَشرِكْه       | ۅٲؙۺ۟ڔؚػ۠ؠ                     | 32        | طه       | .6    |
|                |                 | (الباقون)       | (ابن عامر)                     |           |          |       |
| (320 /2)       |                 | ولِتُصنَعَ      | ولْتُصْنَع                     | 39        | طه       | .7    |
|                |                 | (الباقون)       | (أبو جعفر)                     |           |          |       |
| (335 /2)       |                 | ويضيق           | ويضيق                          | 13        | الشعراء  | .8    |
|                |                 | (الباقون)       | (يعقوب)                        |           |          |       |
| (335 /2)       |                 | ولا ينطلقُ      | ولا ينطلق                      | 13        | الشعراء  | .9    |
|                |                 | (الباقون)       | (يعقوب)                        |           |          |       |
| (337 /2)       |                 | بشهابِ قبس      | بشهابٍ قبس                     | 7         | النمل    | .10   |
|                |                 | (الباقون)       | (الكوفيون ويعقوب)              |           |          |       |
| (341 /2)       | جِذوة           | جُذوة           | جَذوة                          | 29        | القصيص   | .11   |
|                | (الباقون)       | (حمزة وخلف)     | (عاصم)                         |           |          |       |
| (248 /2)       |                 | فذانِك          | فذانِّك                        | 32        | القصيص   | .12   |
|                |                 | (الباقون)       | (ابن كثير وأبو عمرو ورويس)     |           |          |       |
| (414 /1)       | ردءًا           | ردَا            | ردًا                           | 34        | القصص    | .13   |
|                | (الباقون)       | (أبو جعفر)      | (نافع)                         |           |          |       |
| (341 /2)       |                 | يصدقني          | يصدقُني                        | 34        | القصص    | .14   |
|                |                 | (الباقون)       | (عاصم وحمزة)                   |           |          |       |
| (319 /2)       |                 | طُوَي           | طُوًى                          | 16        | النازعات | .15   |
|                |                 | (الباقون)       | (ابن عامر والكوفيون)           |           |          |       |

جدول 3 المواضع التي تعددت فيها القراءات في مشهد دعوة فرعون وقومه

| <br>موضع ورودها في | القراءة الثانية | القراءة الأولى                     | رقم الآية | السورة   | الرقم |
|--------------------|-----------------|------------------------------------|-----------|----------|-------|
| كتاب النشر         |                 |                                    |           |          |       |
| (270 /2)           | حقيقٌ علَى      | حقيقٌ علَيَّ                       | 105       | الأعراف  | .1    |
|                    | (الباقون)       | (نافع)                             |           |          |       |
| (309 /2)           | لقد علمتَ       | لقد علمتُ                          | 102       | الإسراء  | .2    |
|                    | (الباقون)       | (الكسائي)                          |           |          |       |
| (320 /2)           | مِهَادًا        | مَهْدًا                            | 53        | طه       | .3    |
|                    | (الباقون)       | (الكوفيون)                         |           |          |       |
| (320 /2)           | لا نخلفُه       | لا نخلفْه                          | 58        | طه       | .4    |
|                    | (الباقون)       | (أبو جعفر)                         |           |          |       |
| (320 /2)           | سِوَّى          | سُوّى                              | 58        | طه       | .5    |
|                    | (الباقون)       | (ابن عامر وعاصم وحمزة ويعقوب وخلف) |           |          |       |
| (341 /2)           | وقال موسى       | قال موسى                           | 37        | القصىص   | .6    |
|                    | (الباقون)       | (ابن کثیر )                        |           |          |       |
| (263 /2)           | تكون له         | يكون له                            | 37        | القصص    | .7    |
|                    | (الباقون)       | (الأخوان وخلف العاشر)              |           |          |       |
| (209 /2)           | لا يُرجَعون     | لا يَرجِعون                        | 39        | القصص    | .8    |
|                    | (الباقون)       | (نافع، الأخوان، يعقوب، خلف)        |           |          |       |
| (365 /2)           | وأن             | أو أن                              | 26        | غافر     | .9    |
|                    | (الباقون)       | (الكوفيون ويعقوب)                  |           |          |       |
| (365 /2)           | يَظهَر          | يُظهِر                             | 26        | غافر     | .10   |
|                    | (الباقون)       | (المدنيّان والبصريّان وحفص)        |           |          |       |
| (365 /2)           | الفساد          | الفساد                             | 26        | غافر     | .11   |
|                    | (الباقون)       | (المدنيّان والبصريّان وحفص)        |           |          |       |
| (365 /2)           | فأطلعُ          | فأطلعَ                             | 37        | غافر     | .12   |
|                    | (الباقون)       | (حفص)                              |           |          |       |
| (298 /2)           | وصَدَّ          | وصُدَّ                             | 37        | غافر     | .13   |
|                    | (الباقون)       | (يعقوب والكوفيون)                  |           |          |       |
| (398 /2)           | تَزَكِّي        | تَزَّكَى                           | 18        | النازعات | .14   |
|                    | (الباقون)       | (المدنيّان وابن كثير ويعقوب)       |           |          |       |

المواضع التي تعددت فيها القراءات في مشهد المبارزة مع السحرة

جدول 4

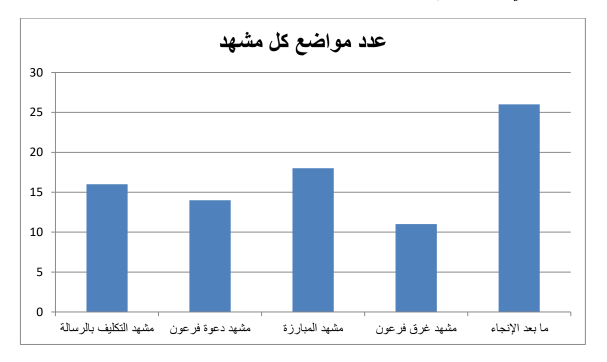
|                |            |           | مع السحرة       | القراءات في مشهد المبارزة  | ددت فیها  | ع التي تع | المواضد |
|----------------|------------|-----------|-----------------|----------------------------|-----------|-----------|---------|
| موضع ورودها في | القراءة    | القراءة   | القراءة الثانية | القراءة                    | رقم الآية | السورة    | الرقم   |
| كتاب النشر     | الرابعة    | الثالثة   |                 | الأولى                     |           |           |         |
| (270 /2)       |            |           | ساحِرٍ عليم     | سحّارٍ عليم                | 109       | الأعراف   | .1      |
|                |            |           | (الباقون)       | (الأخَوان وخلف)            |           |           |         |
| (372 /1)       |            |           | أئنّ لنا        | إنّ لنا                    | 113       | الأعراف   | .2      |
|                |            |           | (الباقون)       | (المدنيّان وابن كثير وحفص) |           |           |         |
| (269 /2)       |            |           | نعَم (الباقون)  | نعِم                       | 114       | الأعراف   | .3      |
|                |            |           |                 | (الكسائي)                  |           |           |         |
| (271 /2)       |            |           | تَلَقَّفُ       | تَلْقَفُ                   | 117       | الأعراف   | .4      |
|                |            |           | (الباقون)       | (حفص)                      |           |           |         |
| (368 /1)       |            |           | ءآمنتم          | آمنتم                      | 123       | الأعراف   | .5      |
|                |            |           | (الباقون)       | (حفص ورُوَيس)              |           |           |         |
| (271 /2)       |            |           | سنُقَتِّل       | سنَقْتُل                   | 127       | الأعراف   | .6      |
|                |            |           | (الباقون)       | (المدنيّان وابن كثير)      |           |           |         |
| (270 /2)       |            |           | ساحر            | سحّار                      | 79        | يونس      | .7      |
|                |            |           | (الباقون)       | (الأخَوان وخلف)            |           |           |         |
| (378 /1)       |            |           | السحر           | ءآلسحر                     | 81        | يونس      | .8      |
|                |            |           | (الباقون)       | (أبو عمرو وأبو جعفر)       |           |           |         |
| (320 /2)       |            |           | فيَسْحَتَكم     | فيُسحِتَكم                 | 61        | طه        | .9      |
|                |            |           | (الباقون)       | (الأخوان وخلف وحفص ورويس)  |           |           |         |
| (321-320 /2)   | إنَّ هذانِ | إنْ هذانِ | إنَّ هذين       | إِنْ هذانِّ                | 63        | طه        | .10     |
|                | (الباقون)  | (حفص)     | (أبو عمرو)      | (ابن کثیر)                 |           |           |         |
| (321 /2)       |            |           | فأجْمِعوا       | فاجْمَعوا                  | 64        | طه        | .11     |
|                |            |           | (الباقون)       | (أبو عمرو)                 |           |           |         |
| (321 /2)       |            |           | يُخَيَّلُ       | تُخَيَّلُ                  | 66        | طه        | .12     |
|                |            |           | (الباقون)       | (ابن ذكوان ورَوح)          |           |           |         |
| (321 /2)       |            | تَلَقَّفْ | تَلْقَفْ        | تَلَقَّفُ                  | 69        | طه        | .13     |
|                |            | (الباقون) | (حفص)           | (ابن ذكوان)                |           |           |         |
| (321 /2)       |            |           | کید ساحِر       | کید سِحر                   | 69        | طه        | .14     |
|                |            |           | (الباقون)       | (الأخوان وخلف)             |           |           |         |
| (368 /1)       |            |           | ءآمنتم          | آمنتم                      | 71        | طه        | .15     |
|                |            |           | (الباقون)       | (قنبل وحفص ورُوَيس)        |           |           |         |
| (269 /2)       |            |           | نعَم            | نعِم                       | 42        | الشعراء   | .16     |
|                |            |           | (الباقون)       | (الكسائي)                  |           |           |         |
| (271 /2)       |            |           | تَلَقَّفُ       | تَلْقَفُ                   | 45        | الشعراء   | .17     |
|                |            |           | (الباقون)       | (حفص)                      |           |           |         |
| (368 /1)       |            |           | ءآمنتم          | آمنتم                      | 49        | الشعراء   | .18     |
|                |            |           | (الباقون)       | (حفص ورُوَيس)              |           |           |         |

جدول 5 المواضع التي تعددت فيها القراءات في مشهد غرق فرعون وجنوده

| موضع ورودها في كتاب النشر | القراءة الثانية  | القراءة الأولى             | رقم الآية | السورة  | الرقم |
|---------------------------|------------------|----------------------------|-----------|---------|-------|
| (262 /2)                  | ليَضِلوا         | ليُضِلوا                   | 88        | يونس    | .1    |
|                           | (الباقون)        | (الكوفيون)                 |           |         |       |
| (286 /2)                  | ولا تَتَّبِعانِّ | ولا تَتَّبِعانِ            | 89        | يونس    | .2    |
|                           | (الباقون)        | (ابن ذكوان)                |           |         |       |
| (287 /2)                  | آمنتُ أنّه       | آمنتُ إنّه                 | 90        | يونس    | .3    |
|                           | (الباقون)        | (الأخوان وخلف)             |           |         |       |
| (259 /2)                  | نُنَجِّيكَ       | نُنْجِيكَ                  | 92        | يونس    | .4    |
|                           | (الباقون)        | (يعقوب)                    |           |         |       |
| (290 /2)                  | أن أسرِ          | أن اسرِ                    | 77        | طه      | .5    |
|                           | (الباقون)        | (المدنيان وابن كثير)       |           |         |       |
| (321 /2)                  | لا تخاف          | لا تَخَفْ                  | 77        | طه      | .6    |
|                           | (الباقون)        | (حمزة)                     |           |         |       |
| (290 /2)                  | أن أسرِ          | أن اسرِ                    | 52        | الشعراء | .7    |
|                           | (الباقون)        | (المدنيان وابن كثير)       |           |         |       |
| (335 /2)                  | حَذِرون          | حَاذِرون                   | 56        | الشعراء | .8    |
|                           | (الباقون)        | (ابن ذكوان والكوفيون)      |           |         |       |
| (226 /2)                  | وعُيون           | وعِيون                     | 57        | الشعراء | .9    |
|                           | (الباقون)        | (ابن كثير وابن ذكوان وشعبة |           |         |       |
|                           |                  | والأخوان)                  |           |         |       |
| (290 /2)                  | فأسْرِ           | فاسْرِ                     | 23        | الدخان  | .10   |
|                           | (الباقون)        | (المدنيّان وابن كثير)      |           |         |       |
| (345 /2)                  | فاكهين           | فَكِهين                    | 27        | الدخان  | .11   |
|                           | (الباقون)        | (أبو جعفر)                 |           |         |       |

وفيما يأتي رسم توضيحي لعدد المواضع بالنسبة للمشاهد:

شكل 1 رسم توضيحي لعدد المواضع بالنسبة للمشاهد



وبعد استقراء هذه المواضع، يتبيّن أن هناك عددًا كبيرًا من الكلمات الفرشيّة التي تعددت فيها القراءات القرآنية في قصة موسى –عليه السلام–، ولا بد لهذا التعدد من حِكَم ودلالات، قد تظهر للمتأمل وقد تخفى عليه، وسواء أدرك الناظر فيها الحكمة من هذا التعدد أم لم يدركها، فإنه لا شك أن لهذه القراءات أثرًا كبيرًا في إثراء المعاني، يقول السامرائي: "فإنّ القرآن دقيق غاية في الدقة في الاستعمال، وهو لا يستعمل لفظتين بمعنى واحد تمامًا وإن كانتا مترادفتين أو مبدلتين"1.

وستقوم الباحثة في الفصول الثلاثة اللاحقة باستنتاج بعض هذه الدلالات، والتي حصرتها الباحثة في ثلاثة أنواع من الدلالات: أثر تعدد القراءات في إثراء المعاني الدلالية، وأثرها في التصوير الفني، وأثرها في الدلالات التربوية، والله وليّ التوفيق.

9

<sup>1</sup> السامرائي، فاضل صالح: بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، شركة العاتك لصناعة الكتاب، القاهرة، طبعة خاصة بالعراق، ص37.

# الفصل الأول

# المعاني الدلالية للقراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام

# المبحث الأول: دلالات في مشهد تكليم الله عز وجل موسى عليه السلام

تعددت القراءات في المواضع التي وصفت مشهد تكليم الله عز وجل موسى عليه السلام وتكليفه بالرسالة، وفيما يأتي عرض لبعض هذه القراءات والتي كان لها أثر في اتساع المعنى.

# المطلب الأول: الجمع بين دلالتّي توحيد الله وتعظيمه

قال تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَكَهَا نُودِى يَكُوسَى شَ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَأَخَلَعُ نَعَلَيْكَ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى شَ وَأَنَا ٱخْتَرَٰتُكَ فَأَسَتَمِعْ لِمَا يُوحَى شَ [سورة طه:11-13].

تتحدث الآيات عن مشهد تكليم الله عز وجل موسى عليه السلام، وإعلامه بأنه سبحانه اختاره لمهمة عظيمة، وهي دعوة الخلق وتبليغهم رسالة الله.

وقد تعددت القراءات القرآنية الواردة في قوله تعالى: (وأنا اخترتك)، فقرأ حمزة بتشديد نون (وأنّا)، وضمير (نا) بعد الراء (اخترناك)، في حين قرأ الباقون (وأنا اخترتُك) بتخفيف النون، وضمير (تُ) بعد الراء 1.

فالقراءة بضمير المفرد (وأنا اخترتُك) تدلّ على أن الاختيار كان من الله -عز وجل- وحده، فهو -سبحانه- لم يُشرك فيه أحدًا<sup>2</sup>. أما القراءة بضمير الجمع (وأنّا اخترناك)، فتدلّ -إضافةً للمعنى السابق- على التعظيم<sup>3</sup>، فهو اختيار عظيمٌ من عظيم، مما يزيد المشهد هيبةً وجلالًا.

<sup>2</sup> ينظر: الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الملك سعود -المملكة العربية السعودية، ط1، 1412هـ-1991م. (2/ 144).

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (320/2).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ابن عاشور، محمد الطاهر (ت 1393هـ): التحرير والتنوير (30 مج)، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984هـ (199/16)، الثعلبي: أحمد بن محمد بن إبراهيم (ت 427هـ): الكشف والبيان عن نفسير القرآن (10 مج)، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، دار إحياء التراث العربي، بيروت – لبنان، ط1، 1422هـ – 2002م. (6/ 240).

فجمعت القراءتان بين دلالتّي توحيد الله سبحانه في اختياره لنبيّه موسى عليه السلام، والتعظيم من جهتين: تعظيمه سبحانه، وتعظيم اصطفائه عليه السلام لهذه الرسالة، التي سيكون لها تغيير جذريّ في حال بني إسرائيل.

#### المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي الدعاء وتعليله

قال تعالى: ﴿ اُذْهَبَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَهُ وَ طَغَىٰ ۞ قَالَ رَبِّ الشَّرَحِ لِى صَدَرِى ۞ وَيَسِّرْ لِىٓ أَمْرِى ۞ وَاَصْلُلُ عُقْدَةً قِال تعالى: ﴿ اُذْهَبَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَطَغَىٰ ۞ قَالَ رَبِّ الشَّرَحِ لِى صَدَرِى ۞ وَيَسِّرْ لِىٓ أَمْرِى ۞ وَأَصْلُلُ عُقْدَةً فِنَ أَمْرِي مِنْ لِسَانِي ۞ يَفْقَهُواْ فَوْلِي ۞ وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنَ أَهْلِي ۞ هَرُونَ أَخِي ۞ اَشْدُدْ بِهِ ۗ أَزْرِى ۞ وَأَشْرِكُهُ فِى أَمْرِي وَنَ لِيَالِ ۞ وَنَذَكُرُكُ كُفِيرًا ۞ إِنَّكَ كُنت بِنَا بَصِيرًا ۞ ﴾ [سورة طه: 24-35].

تبيّن الآيات أن موسى عليه السلام سأل ربه عز وجل بعدما أمره بدعوة فرعون وقومه أن يرسل معه أخاه هارون ليكون معينًا له على حمل هذه الرسالة وتبليغها.

وقد تعددت القراءات في موضعين من الآيات المذكورة، هما (اشدد، وأشركه)، فقرأ ابن عامر الشامي بهمزة قطع مفتوحة في (أشدد)، وضم همزة (وأُشركه)، في حين قرأ باقي القراء بهمزة وصل في (اشدد)، وفتح همزة القطع في (وأُشركه).

وقراءة الجمهور (اشدد، وأَشركه)، بصيغة الأمر، أفادت معنى الدعاء، فموسى -عليه السلام- يسأل الله أن يشد أزره بأخيه هارون، وأن يشركه في أمره، أي في النبوّة<sup>2</sup>. أما قراءة ابن عامر، فهي فعل مضارع، بتقدير الفاعل (أنا)، حيث أسند موسى -عليه السلام- هذين الفعلين إلى نفسه<sup>3</sup>، فأفادت هذه القراءة معنى تعليل

<sup>2</sup> ينظر: الطبري: محمد بن جرير (ت 310هـ): جامع البيان عن تأويل آي القرآن (24 مج)، تحقيق: أحمد شاكر، دار التربية والتراث، مكة المكرمة، ط1، 1420هـ-2000م. (13/13)، السمين الحلبي: الدر المصون، (18/ 301).

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (320/2).

<sup>3</sup> ينظر: ابن عطية: أبو محمد عبد الحق بن الأندلسي (ت 542هـ): المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السلام محمد، دار الكتب العلمية -بيروت، ط1، 1422هـ. (4/ 42).

هذا الطلب، أي: إنك يا رب إن جعلت أخي وزيرًا لي، أَشدّ به أزري وأُشركه في أمري، فالفعل الأول مجزوم لوقوعه في جواب الطلب، والثاني معطوف عليه  $^1$ ، والمراد بإشراكه في أمره على هذه القراءة: تدبيره ومساعدته، لأنه ليس من شأن موسى -عليه السلام $^-$  أن يشرك في النبوة أحدًا $^2$ .

فجمعت القراءتان بين إفادة معنى الدعاء، وبيانِ موسى عليه السلام لربه عز وجل السببَ الذي دفعه لطلب هذا الأمر.

# المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي إصدار الأمر وتهيئة الظروف المناسبة لحصوله

يبيّن الله -عز وجل- في هذه الآيات ما امتنّ به على نبيّه موسى -عليه السلام-، إذ أوحى إلى أمه وحيّ إلهام أن تضعه في تابوت ثم تلقي ذلك التابوت في النيل، حماية له من بطش فرعون الذي كان قد أمر بقتل مواليد بني إسرائيل في ذلك العام، ثم وصل التابوت إلى قصر فرعون، ويُلقي الله تعالى محبّة موسى في قلب زوجة فرعون فتطلب من زوجها أن تستبقيه عندها، وكل ذلك بأمر من الله لصناعة موسى -عليه السلام- على عينه<sup>3</sup>.

وقد تعددت القراءات الواردة في قوله تعالى (ولتصنع)، فقرأ أبو جعفر بإسكان اللام والعين، (ولْتُصنَعْ)، في حين قرأ الباقون بكسر اللام ونصب العين (ولتُصنعَ)<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الزجّاج، إبراهيم بن السري (ت 311هـ): معانى القرآن وإعرابه (5 مج)، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1408هـ-1988م. (356/3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أبو حيان، محمد بن يوسف الأندلسي (ت 745هـ): البحر المحيط في التفسير، تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر -بيروت، 1420هـ (329/7).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: الطبري: جامع البيان، (302/18).

<sup>4</sup>ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر (320/2).

فاللام في قراءة أبي جعفر لام الأمر والفعل مجزوم بها¹، قال القرطبي: "وقرأ ابن القعقاع (ولتصنع) بإسكان اللام على الأمر، وظاهره للمخاطب والمأمور غائب"²، وتدل هذه القراءة على أنّ الله –عز وجل– أصدر أمره بصناعة موسى –عليه السلام– على عينه، بمرآى ورعاية منه، وإنما أمره إذا أراد شيئًا أن يقول له كن؛ فيكون. أما قراءة الباقين، بكسر اللام، فاللام فيها لام التعليل، ونصب الفعل بـ(كي) المضمرة بعد اللام والفعل هنا متعلق بما قبله من إلقاء المحبة، أو متعلق بفعل مقدّر بعده، أي: لتصنع على عيني فعلت ذلك<sup>4</sup>. وتدلّ هذه القراءة على أن الله –سبحانه– هيًا كل الظروف لتتم صناعة موسى على عينه، "فلا ينتقل من حالة إلى حالة، إلا والله تعالى هو الذي دبّر ذلك لمصلحة موسى "5.

وتدل القراءتان على أن الله -عز وجل- أصدر أمره بصناعة موسى على عينه، وهيّاً كل الأسباب اللازمة لذلك، من وحيه لأم موسى بإلقائه في التابوت، وإلقاء محبته في قلب كل من رآه بمن فيهم فرعون وزوجه، وإعادته إلى أمه لترضعه وتحنو عليه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: محيسن، محمد سالم (ت1422هـ): القراءات وأثرها في علوم العربية (2 مج)، مكتبة الكليات الأزهرية −القاهرة، ط1، 1404هـ− 1984م، (2/ 165).

<sup>2</sup> القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد (ت 671هـ): الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية القاهرة، ط2، 1384هـ 1964م. (197/11).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: ابن عاشور: التحرير والتنوير، (16/ 218).

<sup>4</sup> ينظر: السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (ت: 756هـ): الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (11 مج)، تحقيق: أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق. (8/ 36).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>السعدي: عبد الرحمن بن ناصر (ت 1376هـ): تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط1، 1420هـ - 2000م. ص504.

# المبحث الثاني: دلالات في مشهد دعوة موسى عليه السلام فرعون وقومه

في هذا المبحث ستعرض الباحثة نماذج لمواضع تعددت فيها القراءات القرآنية في مشهد دعوة موسى عليه السلام فرعون وقومه، مع بيان دلالة كل قراءة.

# المطلب الأول: الجمع بين دلالتَّى حرص موسى عليه السلام على قول الحق ووجوب ذلك عليه

قال تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ يَلِفِرْعَوْرُ ۚ إِنِّى رَسُولُ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ حَقِيقٌ عَلَىٰٓ أَن لَآ أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَىٰ اللَّهِ إِلَّا اللَّهِ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهِ إِللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ إِللَّهُ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلْ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ الللَّهُ إِلَىٰ اللّهُ إِلَىٰ اللّهُ إِلَىٰ اللّهُ إِلَىٰ الللّهُ اللّهُ إِلَىٰ اللّهُ إِلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَىٰ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

تحكي الآيات بداية مشهد دعوة موسى عليه السلام فرعون وقومه، مبيّنًا لهم أنه رسول الله إليهم، وأنه لا يقول على الله إلا الحق.

وقد تعددت القراءات القرآنية في قوله تعالى (حقيق على)، فقرأ نافع بياء مشددة بعد اللام (حقيقٌ عليً)، في حين قرأ باقي القراء بألف مقصورة (حقيقٌ على)1.

وكلمة (حقيق): فعيل بمعنى فاعل، أو مفعول، مشتق من حقّ، وفيها مبالغة في التمسك بالحقّ، واحتملت الكلمة معنى الفاعل والمفعول، لأنّ ما لزمك فقد لزمتَه، فهو حقيقٌ على قول الحقّ، وقولُ الحقّ حقيقٌ عليه². وقراءة نافع بياء مشددة (حقيق عليّ)، بمعنى واجب عليّ أن لا أقول على الله إلا الحق، قال الزجّاج: "ومن قرأ حقيق عليّ أن لا أقول، فالمعنى: واجب عليّ تركُ القول على اللّه إلا بالحق"، وتعدية (واجب) برعليّ) ظاهرة. أما قراءة (حقيق على)، ففي تعدية (حقيق) برعلى) قال بعض المفسرين: إن (على) هنا بمعنى الباء، أي جدير بأن لا أقول على الله إلا الحق، وأن (على) و (الباء) يتعاقبان في العربية، مثل: رميت

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (270/2).

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: الرازي، محمد بن عمر (ت: 606هـ): مفاتيح الغيب =التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي -بيروت، ط3، 1420هـ (26/14)، الشوكاني، محمد بن علي (ت: 1250هـ): فتح القدير، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب -دمشق، بيروت، ط1، 1414هـ (263/2).

 $<sup>^{3}</sup>$  الزجاج: معانى القرآن وإعرابه، (362/2).

بالقوس، ورميت على القوس<sup>1</sup>. لكن الذي يناسب إعجاز القرآن، وأن كل لفظة لا يغني عنها غيرها في مكانها، يجعل السامع ينظر للحكمة من استخدام حرف (على) واستخدام العرب للتضمين، وهو أن يُضَمِّن اسمِّ أو فعلِ آخرَين لإفادة المعنيين، فيُعَدّى تعديته في بعض المواطن<sup>2</sup>، فضُمِّنت (حقيق) معنى (حريص)، فيكون المعنى: إني رسول من رب العالمين، حريص على أن لا أقول على الله إلا الحق<sup>3</sup>، و(على) هنا بمعنى الاستعلاء لتفيد التمكن من الأمر، أي التمكن من قول الحق، ولذا قال ابن عاشور: "ضمن حقيق معنى حريص فعدي بعلى إشارة إلى ذلك التضمين، وأحسن من هذا أن يضمن حقيق معنى مكين، وتكون (على) استعارة للاستعلاء المجازي".

وتفيد القراءتان أن موسى -عليه السلام- قال لفرعون: إني رسول من رب العالمين، حريص ومكين على ألا أقول على الله إلا الحق، وإن قول الحق واجب عليّ، فجمعت بين حرصه على قول الحق ووجوب ذلك عليه.

المطلب الثاني: الجمع بين دلالتي نفي موسى عليه السلام السحر عن نفسه، وإخباره فرعون علمه بذلك قال تعالى مبيّنًا رد موسى عليه السلام على فرعون: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَآ وُلَآ مِ السَّمَوَاتِ قَالَ تعالى مبيّنًا رد موسى عليه السلام على فرعون: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَاۤ وُلَآ مِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَالِيِّ لَأَظُنُّكَ يَنِفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا ﴿ السَّرَاء: 102].

<sup>1</sup> ينظر: الأخفش الأوسط، سعيد بن مسعدة، البلخي ثم البصري، (ت: 215هـ)، معاني القرآن (2 مج)، تحقيق: الدكتورة هدى محمود قراعة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1411هـ–1990م. (334/1)، الطبري: جامع البيان، (33/11)، السمين الحلبي: الدر المصون، (69/1). ينظر: العز بن عبد السلام، عز الدين عبد العزيز (ت 660هـ)، مجاز القرآن، تحقيق: مصطفى الذهبي، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، لندن، 1419هـ، 1999م. ص 127.

<sup>3</sup> ينظر: أبو عبيدة، معمر بن المثنى (ت: 209هـ): مجاز القرآن، تحقيق: محمد فواد سزگين، مكتبة الخانجى، القاهرة، 1381هـ (224/1)، السمعاني، منصور بن محمد (ت: 489هـ): تفسير القرآن، تحقيق: ياسر إبراهيم وغنيم غنيم، دار الوطن، الرياض السعودية، ط1، 1418هـ 1997م. (202/2)، الزمخشري، محمود بن عمرو (ت 538هـ): الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل (4 مج)، دار الكتاب العربي، بيروت، ط3، 1407هـ (137/2).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن عاشور: التحرير والتنوير، (39/9).

تبيّن هذه الآية ما رد به موسى -عليه السلام- على فرعون بعدما اتهمه بأنه ساحر، وقد تعددت القراءات الواردة في كلمة (علمت)، فقرأها الكسائي بضم التاء (علمتُ)، في حين قرأها الباقون بالفتح (علمتُ). وقراءة الكسائي بضم التاء، على أنها تاء المتكلم، أي إن موسى -عليه السلام- يقول لفرعون ردًا على اتهامه إياه بالسحر، أنا أعلم علم اليقين أني رسول، ولستُ مسحورًا، وإن ما جئت به آيات بينات من عند الله². أما من قرأ بفتح التاء (علمتُ)، فهي تاء الخطاب، والمعنى: لقد علمتَ يا فرعون أن ما جئتُ به ليس سحزًا، لأن فرعون قد علم مقدار ما يتهيأ للسحرة فعله، وأن ما جاء به موسى -عليه السلام- لا يتهيأ لساحر، كما أن ابتلاع العصا حبال السحرة وباقي المعجزات دليل لا شبهة فيه على صدق موسى -عليه السلام-د، فقد جاءت هذه الآية بعد قوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ يَشْعَ ءَايَّتٍ بَيِّنَتٍ فَنَسَلُ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ إِذْ جَاءَهُمُ فَقَالَ لَهُو فِرْعُونُ إِنِي لَأَظُنُكُ يَعْمُ مُسَحُورًا ﴿ إِن حَسَمَةً عَنَا الرِّجْرَ لَنُوْمِانَ لَكُ وَلَمَّا وَعُعَ عَلَيْهِمُ المِرَء الله الشك في صدق رسالة مَعَكُ بَنِيَ إِسْرَةٍ يلَ شَوْمِلَ إِنهَا وَاسَبَيْقَتَهَا أَنْسُهُمْ طُلْمًا وَعُلَوَّا ﴿ إِسُرَةِ السلام-، قال تعالى: ﴿ وَجَحَدُوا فِهَا وَاسَتَيْقَتَهَا أَنْسُلُمْ طُلْمًا وَعُلْمًا وَعُلُولَ السلام-، قال تعالى: ﴿ وَجَحَدُوا فِهَا وَاسَتَيْقَتَهَا أَنْسُلُمْ طُلْمًا وَعُلْمًا وَعُلْمًا وَعُلُولُ السلام-، قال تعالى: ﴿ وَجَحَدُوا فِهَا وَاسَتَيْقَتَهَا أَنْسُلُمْ طُلْمًا وَعُلْمًا وَعُلْمًا وَعُلُولُ السلام-، قال تعالى: ﴿ وَجَحَدُوا فِهَا وَاسَتَيْقَتَهَا أَنْسُلُمْ طُلْمًا وَعُلْمًا وَعُلُولُ السلام-، قال تعالى: ﴿ وَجَحَدُوا فِها وَاسَتَيْقَتَهَا أَنْسُلُمْ طُلْمًا وَعُلُمُ السلام-، قال تعالى: ﴿ وَجَحَدُوا فِها وَاسَتَيْقَتَهَا أَنْسُهُ مُعْلَمًا وَعُلُمُ السلام السلام السلام الله الله الله الله الله الله القيال الشياء السلام الله السلام الشية السلام الشية السلام الشيق السلام الشيق المؤلِد المؤلِد الله الله المؤلِق المؤلِد المؤلِق ا

وتدلّ القراءتان على أن موسى عليه السلام أكّد لفرعون واثقًا برسالته أنها ليست سحرًا، وبيّن أن فرعون في قرارة نفسه يعلم أن ما جاء به موسى عليه السلام ليس سحرًا.

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر (309/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الأزهري: معاني القراءات، (2/ 102). ابن خالويه، الحسين بن أحمد (ت 370هـ): الحجة في القراءات السبع، تحقيق: عبد العال سالم مكرم، دار الشروق، بيروت، ط4، 1401هـ. ص 221.

 $<sup>^{</sup>c}$  ينظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، (10/ 337)، ابن زنجلة، عبد الرحمن بن محمد، (ت حوالي 403هـ): حجة القراءات، تحقيق: سعيد الأفغاني، دار الرسالة. 0

### المطلب الثالث: الجمع بين بيان أهمية الموعد والنهى عن خلفه

قال تعالى فيما حكاه عن فرعون: ﴿قَالَ أَجِئْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَـمُوسَىٰ ۞ فَلَنَأْتِيَنَّكَ بِسِحْرِ مِّثْ لِهِ عِ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَّل نُخْلِفُهُو نَحْنُ وَلَا أَنتَ مَكَانَا سُوّى ۞ ﴿ [سورة طه: 57-58].

بعد رؤية فرعون الآيات البينات، وخوفه على ملكه من التزعزع، طلب من موسى -عليه السلام- أن يحدّد موعدًا للمبارزة مع سحرته.

وقد تعددت القراءات الواردة في (لا نخلفه)، حيث قرأ أبو جعفر بإسكان الفاء (لا نخلفه)، في حين قرأ الباقون برفعها (لا نخلفُه)<sup>1</sup>.

فمن قرأ بإسكان الفاء (لا نخلفه) جعل الفعل مجزومًا بـ(لا) الناهية، فأفادت هذه القراءة النهي عن خلف الموعد، أما من قرأ بالرفع (لا نخلفُه) جعل الجملة صفة للموعد، والتقدير: موعدًا غير مخلف، أي إن هذا الموعد مهم جدًا، وأنه لأهميته من صفته أنه لا يُخلَف<sup>2</sup>.

فدلّت القراءتان على حرص فرعون على هذا الموعد حتى أكّد عليه ناهيًا عن إخلافه، وبيانه أنه لأهميته لا يمكن أن يُخلَف.

 $<sup>^{1}</sup>$ لينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (320/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ينظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، (11/ 212)، النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد (ت 710هـ): مدارك التنزيل وحقائق التأويل (3 مج)، تحقيق: يوسف علي بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت، ط1، 1419هـ-1998م، (2/ 370).

# المبحث الثالث: دلالات في مشهد المبارزة مع السحرة

في هذا المبحث ستعرض الباحثة نماذج من اتساع المعاني الناتج من تعدد القراءات الواردة في مشهد مبارزة موسى عليه السلام مع السحرة.

# المطلب الأول: الجمع بين دلالتّي حرص السحرة على الأجر وتشككهم في حصولهم عليه

قال تعالى: ﴿وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓاْ إِنَّ لَنَا لَأَجَرًا إِن كُنَّا نَحُنُ ٱلْغَلِيينَ ﴿ ﴾ [سورة الأعراف:113].

تحكي لنا الآية الكريمة عن حال السحرة عندما جاؤوا فرعون ملبّين طلبه إذ أمر بجمع السحرة لمواجهة موسى -عليه السلام-، حيث حرص السحرة على التأكد من حصولهم على الأجر في حال غلبتهم وتفوقهم على موسى -عليه السلام-.

وتعددت القراءات في كلمة (إنّ)، فقرأ المدنيّان وابن كثير وحفص بهمزة واحدة مكسورة، على الخبر (إنّ لنا)، بينما قرأ الباقون بهمزتين، الأولى مفتوحة، والثانية مكسورة، (أئن لنا)، على الاستفهام 1.

وتعدد القراءات الواردة في الكلمة يبيّن تعدد الانفعالات بتعدد السحرة $^2$ ، فقراءة الاستفهام تمثل خطاب بعض السحرة المتشككين في حصول الأجر لهم من فرعون، وقد يكون من أسباب شكّهم ما ذكره فضل عباس أن فرعون كان يسخّر الناس لخدمته بلا مقابل، وفي تاريخ بناء الأهرامات شاهد واضح على ذلك $^3$ ، فأراد السحرة استغلال حاجة فرعون الماسة لهم، ليستوثقوا من الحصول على الأجر.

أما قراءة الخبر فتمثل انفعال القسم الأكثر جرأةً من السحرة والذين كانوا أشجع في طلب الأجر بصيغة تجعل الأمر لازمًا ومحتومًا لهم، فمثل هذا الموقف الذي شعروا فيه أن فرعون بأمس الحاجة لهم لا يمكن أن يرضوا

- المستقب الم

النظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (372/1).

<sup>3</sup> ينظر: عباس: قصص القرآن، ص529.

فيه بتسخير فرعون لهم دون مقابل، قال ابن عاشور: "ويجوز أن يكون المعنى عليها أيضا على الخبرية لأنهم وثقوا بحصول الأجر لهم، حتى صيروه في حيز المخبر به عن فرعون، ويكون جواب فرعون بـ (نعم) تقريرًا لما أخبروا به عنه"1.

ويمكن أيضًا القول أن القراءتان تفيدان تكرار سؤال السحرة فرعون عن الأجر ليستوثقوا من حصوله لهم، فمرة سألوه بصيغة الخبر للتأكيد على ما وعدهم به.

وتبين القراءتان معًا حرص السحرة على استغلال الموقف وحاجة فرعون لهم ليتأكدوا من حصولهم على الأجر، وألا يستخدمهم فرعون سُخرةً كما هي عادته مع عماله، ويتبين لنا من ذلك ضعف موقف فرعون أمام موسى والسحرة.

# المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي توحيد الصف والجهود وتوحيد الكلمة

قال تعالى فيما حكاه عن السحرة: ﴿فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمْ نُمُّوا أَنْتُواْ صَفَّا ۚ وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْيُوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

تحكي الآية وما قبلها مشهد تناجي السحرة فيما بينهم قبل المبارزة وتحريض بعضهم بعضًا على جمع جهودهم وتوحيدها في مواجهة موسى عليه السلام.

وقد تعددت القراءات في كلمة (فاجْمعوا) الواردة في الآيات السابقة، فقرأ أبو عمرو البصري بهمزة وصل مع فتح الميم (فأجْمِعُوا)، في حين قرأها الباقون بهمزة قطع مع كسر الميم (فأجْمِعُوا).<sup>2</sup>

2 ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (321/2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ابن عاشور: التحرير والتنوير، (46/9).

وقراءة أبي عمرو بهمزة الوصل مع فتح الميم (فاجْمَعوا)، هي من جمعت الشيء، والمعنى: ائتوا بكل كيد تقدرون عليه، لا تتركوا منه شيئًا أ. أما قراءة (فأجْمِعوا) بهمزة قطع مع كسر الميم، فهي من الفعل الرباعي (أجمَع)، والإجماع: الاتفاق<sup>2</sup>، وأجمع القوم على الشيء: اتفقوا عليه كلهم لم يشذّ أحد منهم، قال ابن منظور: "وأجمع أمره أي جعله جميعًا بعد ما كان متفرقًا، وتفرقه أنه جعل يديره فيقول مرة أفعل كذا ومرة أفعل كذا، فلما عزم على أمر محكم أجمعه أي جعله جمعًا "ق، فالمعنى على هذه القراءة: أحكموا أمركم واعزموا عليه، ووجّدوا كلمتكم، ولا تختلفوا فتختلّوا، لأن الاتحاد قوة، والاختلاف ضعف وخلل يؤدي إلى الانهزام 4.

فالقراءتان تجمعان بين أمرين حث السحرة بعضهم بعضًا على الالتزام بهما، وهما: جمع كل كيد يقدرون عليه، وتوحيد كلمتهم وجهودهم في مواجهة موسى وهارون عليهما السلام.

<sup>1</sup> ينظر: الفراء، يحيى بن زياد (ت 207هـ): معاني القرآن، تحقيق: أحمد النجاتي وآخرون، دار المصرية للتأليف والترجمة —مصر، ط1. (185/2). ابن زنجلة: حجة القراءات، (ص:456–457).

<sup>2</sup> الفيروزآبادى: القاموس المحيط، ص710.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن منظور ، محمد بن مكرم (ت 711هـ): لسان العرب (15 مج)، دار صادر -بيروت، ط3، 1414هـ (58/8).

<sup>4</sup> ينظر: الزجّاج: معانى القرآن وإعرابه، (3/ 365)، السمعانى: تفسير القرآن، (3/ 339).

### المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي توبيخ السحرة والرد على اتهامهم

قال تعالى: ﴿فَلَمَّا أَلْقَوَاْ قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُم بِهِ ٱلسِّحْرُ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ اللهِ عَمَلَ اللهُ سَيُبْطِلُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

تبيّن الآيات موقف موسى عليه السلام بعدما ألقى السحرة حبالهم وعصيّهم، حيث ردّ عليهم اتهامهم له بأنه ساحر، واستنكر عليهم ما جاؤوا به من الباطل لتضليل الناس.

وتعددت القراءات الواردة في كلمة (السحر)، فقرأها أبو عمرو وأبو جعفر بزيادة همزة استفهام قبل همزة الوصل (ءآلسحر)، في حين قرأ الباقون بحذف همزة الاستفهام (السحر)<sup>1</sup>.

فالاستفهام في قراءة أبي عمرو (ء آلسحر)، هو كما قال السمين الحلبي "استفهامُ إنكارٍ وتقليلٌ للشيءِ المُجَاء به "
به"². وتكون (ما) هنا استفهامية في محل رفع بالابتداء، خبرها (جئتم به)، بمعنى: أي شيء جئتم به ؟
و(ء آلسحر) بدل من ما، وخبرها محذوف دلّ عليه الاستفهام الأول، فيكون المعنى على هذه القراءة: أي شيء جئتم به ؟ ء آلسحر هو ؟ أهذا ما في وسعكم ؟3

ولبيان المعنى المراد من هذه القراءة، يقف القارئ على (ما جئتم به)، ويبتدئ بـ(ء آلسحر)، يقول أبو عمرو الداني: "ومن قرأ: (آلسحر) على الاستفهام ورفعه بالابتداء وجعل الخبر محذوفاً بتقدير: السحر هو، وقف على قوله (ما جئتم به). فإن رفعه على البدل من (ما) لم يقف على (به) لأنه متصل بما قبله. ومن قرأ ذلك على الخبر لم يقف على (به) لأن (ما) اسم ناقص بمعنى (الذي) و (جئتم به) صلته، وذلك في موضع رفع بالابتداء والسحر خبره فلا يقطع منه"4.

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (1/ 378).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمين الحلبي: الدر المصون، (249/6).

<sup>3</sup> ينظر: ابن زنجلة: حجة القراءات، (ص:335)، درويش: محيي الدين: إعراب القرآن وبيانه (10 مج)، دار الإرشاد، حمص -سورية، ط4، 1415هـ، (284/4).

<sup>4</sup> أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد (ت 444هـ): المكتفى في الوقف والابتدا، تحقيق: محيي الدين عبد الرحمن رمضان، دار عمار، ط1، 1422هـ-2001م. (ص:96).

أما قراءة الباقين (السحر)، بدون همزة استفهام، على معنى التقرير والإخبار، و(ما) اسم موصول في محل رفع مبتدأ، وجملة (جئتم به) صلة، و(السحر) خبر. وهنا يرد موسى عليه السلام على ادعائهم أن ما جاء به سحر، والاختصاص ثبت بتعريف الطرفين، أي أن ما جاء به السحرة هو السحر بعينه، وليس كما اتهم فرعون وملأه موسى –عليه السلام–. وجاءت كلمة (السحر) معرّفة بالألف واللام لأنها جواب لكلام السحرة، قال مكي بن أبي طالب: "وإنما قال (السحر) بالألف واللام لأنه جواب لكلام قد سبق، ألا ترى أنهم قالوا لِما جاء هم بِهِ موسى: أهذا سحر؟ فقال: بَلُ ما جئتم بِهِ السحر. وكل حرف ذكره متكلم نكرة فرددْتَ عليها لفظها في جواب المتكلم زدت فيها ألفًا ولامًا، كقول الرجل: قد وجدت درهمًا، فتقول أنت: فأين الدرهم؟ أو: فأرني الدرهم. ولو قلت: فأرنى درهمًا، كنت كأنك سألته أن يريك غير ما وجده." الموجه."

وتدل القراءتان على أن موسى عليه السلام ردّ عليهم اتهامهم له بالسحر قائلًا لهم: بل ما جئتم به هو السحر بعينه، وليس ما جئتُ به أنا، وأنه -عليه السلام- كرّر عليهم الكلام بصيغة الاستفهام توبيخًا لهم واحتقارًا لما جاؤوا به قائلًا لهم: أهذا الذي جئتم به؟ آلسحر هو؟ فجمعت القراءتان بين توبيخ السحرة والرد على اتهامهم.

 $<sup>^{1}</sup>$  مكي بن أبي طالب، أبو محمد القيسي (437هـ): الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها، تحقيق: محيي الدين رمضان، مؤسسة الرسالة، ط $^{3}$ 0 الرسالة، ط $^{3}$ 1 الرسالة، ط $^{4}$ 3 الرسالة، ط $^{3}$ 4 الرسالة، ط $^{4}$ 5 الرسالة، ط $^{3}$ 5 الرسالة، ط $^{4}$ 6 الرسالة، ط $^{4}$ 6 الرسالة، ط $^{4}$ 7 الرسالة، ط $^{4}$ 8 الرسالة، ط $^{4}$ 8 الرسالة، ط $^{4}$ 9 الرسالة، طالة الرسالة، طال

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الرازي: مفاتيح الغيب =التفسير الكبير، (17/ 288).

# المبحث الرابع: دلالات في مشهد غرق فرعون وجنوده

في هذا المبحث عرض لنماذج من تعدد القراءات القرآنية في مشهد غرق فرعون وجنوده، مع بيان المعاني الناتجة عن هذا التعدد.

# المطلب الأول: الجمع بين دلالتّي ضلال فرعون وملئه وإضلالِهم غيرَهم

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا ۚ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُۥ زِينَةً وَأَمُولَا فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَيِيلِكَ ۗ رَبَّنَا ٱطْمِسْ عَلَىٓ أَمُولِهِمْ وَٱشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ وَاشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ وَاشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ وَاشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُاْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ وَاسْدَالَا اللَّهُ اللَّالَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَوْلُهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَالِهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْ اللَّهُ عَ

تبيّن هذه الآيات دعوة موسى عليه السلام على فرعون وقومه بعدما يئس من إيمانهم، لأنهم بأموالهم وجاهِهم ضلّوا وأضلّوا.

وقد تعددت القراءات القرآنية في كلمة (ليضلوا) الواردة في الآية، فقرأها الكوفيون بضم الياء (ليُضلوا)، في حين قرأ الباقون بفتح الياء (ليَضلوا)<sup>1</sup>.

فقراءة الكوفيين (ليُضِلوا)، هي مضارع الفعل المزيد (أضلً)، والواو فاعل، وقد أفادت زيادة الهمزة هنا التعدية، بمعنى إضلال الغير، والمراد أن فرعون وملأه أضلوا الناس بطغيانهم واستعبادهم وكثرة أموالهم. أما قراءة (ليَضلوا)، فهي مضارع الفعل (ضَلَّ)، وهو فعل لازم، والواو فاعل، بمعنى أنهم هم أنفسهم ضلوا عن الصراط المستقيم، فلم يتبعوا الهدى الذي جاء به موسى عليه السلام². قال الطبري: "(لِيُضِلُوا عَنْ سَبِيلِكَ)، بمعنى: ليضلوا الناسَ عن سبيلك، ويصدّوهم عن دينك. وقرأ ذلك آخرون: (لِيَضِلُوا عَنْ سَبِيلِكَ)، بمعنى: ليضلوا هم عن سبيلك، فيجورُوا عن طريق الهدى"3.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (262/2).

<sup>2</sup> ينظر: محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (1/ 415).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الطبرى: جامع البيان، (15/ 177).

وبالجمع بين القراءتين يتبين أن فرعون وملأه كانوا قد ضلوا بأنفسهم، وأضلوا غيرهم، حيث أن المال والسلطة حين يكونان بيد أهل الفساد يكونان سببًا لفتنة الضعفاء، وهذا حال أهل الطغيان في كل زمان، فإنهم كلما ضلوا ازدادوا إضلالًا لغيرهم، وكلما ازداد إضلالهم لغيرهم ازداد ضلالهم وافتتانهم بأنفسهم، فالمعنيان متلازمان. قال ابن عاشور: "والمعنى الحاصل من القراءتين متحد لأنهم إذا ضلوا في أنفسهم وهم قادة قومهم كان ضلالهم تضليلًا لغيرهم، وكذلك إذا أضلوا الناس فإنهم ما أضلوهم إلا وهم ضالون مثلهم"1.

### المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي تجدد النعم لفرعون وقومه واستخفافهم بها

قال تعالى: ﴿كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعِ وَمَقَامٍ كَرِيمِ ۞ وَنَعْمَةِ كَافُواْ فِيهَا فَ فَكِهِ بِنَ ۞ [الدخان:25-27].

تبيّن الآيات ما كان فرعون وقومه متنعمين فيه من جنات وعيون، وأنهم رغم ذلك لم يشكروا النعمة، بل كذبوا بالحق واستكبروا، ولاحقوا موسى عليه السلام والمؤمنين معه، مما أدّى إلى هلاكهم.

وتعددت القراءات الواردة في كلمة (فاكهين)، فقرأها أبو جعفر بحذف الألف بعد الفاء (فكهين)، في حين قرأ الباقون بإثباتها (فاكهين)<sup>2</sup>.

فقراءة الإثبات (فاكهين)، اسم فاعل، وتدل على التجدد، وفاكهين بمعنى متنعمين، أو ذوي فاكهة<sup>3</sup>، فتبيّن هذه القراءة ما كان فرعون وقومه متنعمين متلذذين به من رغد العيش وكثرة النعم التي تتجدد عليهم.

 $^{2}$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، ( $^{354/2}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، (270/11).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: الشوكاني: فتح القدير (4/658)، درويش، محيي الدين: إعراب القرآن وبيانه (10 مج)، دار الإرشاد للشئون الجامعية، حمص - سورية، (دار اليمامة -دمشق -بيروت)، ط4، 1415هـ. (9/331)، طنطاوي، محمد سيد: التفسير الوسيط للقرآن الكريم، دار نهضة مصر، الفجالة -القاهرة، ط1. (126/13).

وأما قراءة الحذف (فكهين)، فهي صفة مشبهة، وتدل على المبالغة والثبوت، ومعنى فَكِهين هنا: أُشِرين بَطِرين أ، وقال أبو حيان: "والفكه يستعمل كثيرا في المستخف المستهزئ، فكأنهم كانوا مستخفين بشكل النعمة التي كانوا فيها 2"، وكأنهم لإلفهم ثبوت النعمة ودوامها صاروا بها مستخفين مستهزئين.

وتدل القراءتان على أن فرعون وجنوده كانوا في نعمة دائمة، وتتجدد عليهم النعمة تلو الأخرى، وهم مع كل هذا يكفرون ويجحدون، فصاروا مستخفين بنعم الله مستئهزئين بها، حتى أدى ذلك إلى هلاكهم وزوال نعم الله تعالى عنهم.

### المطلب الثالث: الجمع بين دلالتّي النهي عن الخوف والتطمين

قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأُضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا لَا تَخَفُ دَرَكًا وَلَا تَخَشَىٰ ﴾ [سورة طه:77].

تتحدث الآيات عن وحي الله عز وجل لنبيّه عليه السلام أن يخرج بعباده المؤمنين ليلًا، وأن يضرب لهم طربقًا في البحر، وتطمينه بأن الله عز وجل معه.

وتعددت القراءات في قوله تعالى (لا تخاف)، فقرأ حمزة بحذف الألف وسكون الفاء (لا تخَفْ)، في حين قرأ الباقون بإثبات الألف ورفع الفاء (لا تخافُ).

فقراءة حمزة بحذف الألف وسكون الفاء (لا تخَفْ)، الفعل فيها مجزوم، وتكون (لا) هنا ناهية، فهو نهي لموسى -عليه السلام- أن يخاف من أن يدركه فرعون وجنوده، أو أن يغرق في اليم، لأن الله معه بالعون والتأييد والنصرة4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: الأزهري: معاني القراءات، (132/3)، الألوسي، محمود عبد الله (ت 1270هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني (16 مج)، تحقيق: علي عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية -بيروت، ط1، 1415هـ (122/13).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو حيان: البحر المحيط، (402/9).

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، ( $^{321/2}$ ).

 $<sup>^{4}</sup>$  ينظر: الزجّاج: معاني القرآن وإعرابه، (3/ 370)، الأزهري: معاني القراءات، (2/ 155).

أما قراءة الجمهور (لا تخافُ) فإن (لا) هنا نافية، والفعل مرفوع على الاستئناف، أو على الحال، والتقدير: اضربه غير خائف<sup>1</sup>، وفي ذلك مزيد تطمين لموسى عليه السلام، بمعنى نفي وقوع الخوف عنده في تلك اللحظة العصيبة، عندما كان البحر أمامَهم والعدق وراءَهم، لأن الله معه، ومن كان الله معه فلا شيء عليه، قال أبو زهرة: "و "لا" هنا للنفي لا للنهي، فالمعنى ليس من شأنك أن تخاف اللحاق بك، ولا تخشى بعد اليوم بطش فرعون وقومه" 2. وتظهر رباطة جأش موسى –عليه السلام – في ذلك الموقف في جوابه لقومه، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا تَرَهَا المُؤْمَعُانِ قَالَ أَصْحَلُ مُوسَى إِنَّا لَمُذْرَكُونَ شَ قَالَ كَلّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي تعالى: ﴿فَلَمَّا تَرَهَا المُؤْمَعُانِ قَالَ أَصْحَلُ مُوسَى إِنَّا لَمُذْرَكُونَ شَ قَالَ كَلّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي

فالقراءتان جمعتا بين نهي موسى -عليه السلام- عن الخوف، وتطمينه -عليه السلام- بأن الله معه، يربط على قلبه في أصعب اللحظات.

\_

<sup>1</sup> ينظر: سيبويه، عمرو بن عثمان (ت 180هـ): الكتاب (4 مج)، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1408هـ-1988م، (3/ 98). محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (2/ 184).

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو زهرة، محمد بن أحمد (ت 1394هـ)، زهرة التفاسير (10 مج)، دار الفكر العربي، (4759/9).

### المبحث الخامس: دلالات ما بعد النجاة

في هذا المبحث عرض لبعض النماذج من تعدد القراءات في المشاهد حصلت بعد غرق فرعون وجنوده ونجاة موسى -عليه السلام- والمؤمنين معه، مع بيان ما لهذا التعدد من أثر في اتساع المعنى.

### المطلب الأول: الجمع بين معنى الوعد من الله والقبول والاتباع من موسى عليه السلام

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةَ ثُمَّ التَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونِ ۞ [البقرة: 51].

تتحدث الآية الكريمة عن المواعدة التي جرت بين الله -عز وجل- وموسى -عليه السلام- عند الطور، والتي استمرّت أربعين ليلة.

تعددت القراءات القرآنية الواردة في قوله تعالى (واعدنا)، فقرأ البصريّان وأبو جعفر بحذف الألف (وعدنا)، في حين قرأ الباقون بإثباتها (واعدنا)<sup>1</sup>.

فقراءة (وعدنا) بغير ألف، من الوعد، أفادت أن الله عز وجل وعد موسى عليه السلام، وفيها تطمين لموسى عليه السلام بحتمية اللقاء، لأن وعد الله لا مجال للخلف فيه. أما قراءة (واعدنا)، بألف بعد الواو، من المواعدة، على وزن مُفاعلة تفيد المشاركة، فالله –عز وجل– ضرب موعدًا لموسى –عليه السلام– للقاء، ووَعَدَه موسى عليه السلام المسير إلى الطور²، فهي من الله سبحانه وعد، ومن موسى عليه السلام بمعنى التلقي والاستجابة. قال الزجّاج: "لأن الطاعة في القبول بمنزلة المواعدة، فهو من اللّه عزّ وجلّ وعد ومن موسى قبول واتبًاعٌ فجرى مجرى المواعدة".

ا ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (212/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الرازي: مفاتيح الغيب، (510/3).

<sup>3</sup> الزجّاج: معانى القرآن وإعرابه، (133/1).

وقال الطبري في الجمع بين القراء تين: "فأما من جهة المفهوم بهما فهما متفقتان، وذلك أن من أخبر عن شخص أنه وعد غيره اللقاء بموضع من المواضع، فمعلوم أن الموعود ذلك واعد صاحبه من لقائه بذلك المكان مثل الذي وعده من ذلك صاحبه، إذا كان وعده ما وعده إياه من ذلك عن اتفاق منهما عليه. ومعلوم أن موسى صلوات الله عليه لم يعده ربه الطور إلا عن رضا موسى بذلك، إذ كان موسى غير مشكوك فيه أنه كان بكل ما أمر الله به راضيًا، وإلى محبته فيه مسارعًا. ومعقول أن الله تعالى لم يعد موسى ذلك، إلا وموسى إليه مستجيب. وإذ كان ذلك كذلك، فمعلوم أن الله عز ذكره قد كان وعد موسى الطور، ووعده موسى اللقاء. فكان الله عز ذكره لموسى واعدًا مواعدًا له المناجاة على الطور، وكان موسى واعدًا لربه مواعدًا له اللقاء. فبأي القراء تين من "وعد" و "واعد" قرأ القارئ، فهو للحق في ذلك -من جهة التأويل واللغة مصيب، لما وصفنا من العلل قبل"!.

وتدل القراءتان على أن الله عز وجلّ وعد موسى عليه السلام وبيّن له أن اللقاء حتميّ لا مجال فيه للخلف، وموسى من جهته تعهد الله -سبحانه- أن يأتيه في الموعد المحدد.

# المطلب الثاني: الجمع بين دلالتّي تعدد الشرائع ووحدة الرسالة

قال تعالى: ﴿ قَالَ يَكُمُوسَىٰ إِنِي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ ٱللَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ اللَّهَابِ اللَّهَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ اللَّهَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكَلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكُلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكُلَمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّاسِ بِرِسَلَتِي وَبِكُلُمِي فَخُذْ مَآ ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَالِمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّالِمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَلْعَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاعِمُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا

تخبرنا الآية عن اصطفاء الله عز وجل موسى -عليه السلام- من بين خلقه ليبيّن للناس في زمانه رسالة ربهم.

وتعددت القراءات في قوله تعالى (برسالاتي)، فقرأ المدنيّان وابن كثير ورَوح بألف بعد التاء (برسالاتي)، في حين قرأ الباقون بحذفها (برسالتي)<sup>2</sup>.

2ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (272/2).

الطبري: جامع البيان، (2/ 59-60).

فمن قرأ بالجمع (برسالاتي)، فلتعدّد ضروب ما أرسل به موسى عليه السلام من عقائد وعبادات وأحكام. 1

وأما من قرأ (برسالتي) على الإفراد، فلأنّ الرسالة تجري مجرى المصدر فيجوز إفرادها في موضع الجمع، والتقدير: بإرسالي إياك²، وتدلّ هذه القراءة على أن ما جاء به موسى عليه السلام من تشريعات وعقائد، كلها رسالة واحدة، لا تجد فيها تناقضًا أو اختلافًا، كما قال تعالى: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ النّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ النّهِ لَوَجَدُواْ الله واحدة، لا تجد فيها تناقضًا أو اختلافًا، كما قال ابن عطية: "فمن أفرد الرسالة فلأن الشرع كله شيء واحد وجملة بعضها من بعض."

قال السمين الحلبي: "ووجه الجمع أنه عليه السلام بعث بأنواع شتى من الرسالة كأصول التوحيد والأحكام على اختلاف أنواعها، والإفراد واضح لأن اسم الجنس المضاف يعم جميع ذلك، وقد قال بعض الرسل: وأُبُلِغُكُم رِسَالَة رَبِي العراف: [79]. اعتبارا وبعضهم قال: ﴿رِسَالَةَ رَبِي الله العراف: [79]. اعتبارا للمعنيين "4.

# المطلب الثالث: الجمع بين دلالتَّى استغاثة التائب واستحياء المخطئ من ربه

قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا سُقِطَ فِي آَيْدِيهِمْ وَرَأُواْ أَنَّهُمْ قَدْ ضَلُواْ قَالُواْ لَبِن لَّمْ يَرْحَمْنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرْ لَنَا لَنَكُونَنَّ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْعِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

تتحدث الآيات عن حال التائبين من بني إسرائيل بعدما رأوا أنهم قد ضلوا بعبادتهم العجل، حيث توجهوا إلى ربهم معانين توبتهم وطالبين رحمته ومغفرته.

<sup>1</sup> ينظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، (280/7)، أبو حيان: البحر المحيط، (169/5)، رضا، محمد رشيد (ت 1354هـ): تفسير المنار (12 مج)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1990م. (111/9).

<sup>2</sup> ينظر: الرازي: مفاتيح الغيب، (359/14)، محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (1/ 288).

<sup>3</sup> ابن عطية: المحرر الوجيز، (218/2).

<sup>4</sup>السمين الحلبي: الدر المصون، (353/4).

وقد تعددت القراءات الواردة في (لَبِن لَّمَّ يَرْحَمَنَا رَبُّنَا وَيَغُفِر لَنَا)، فقرأ الأخوان وخلف بالخطاب في الفعلين ونصب الباء من (ربنا) (ترحمنا ربنا وتغفر)، في حين قرأ الباقون بالغيبة فيهما ورفع الباء (يرحمنا ربنا ويغفر).

فقراءة الأخوان وخلف العاشر بالخطاب، ونصب الباء من (ربنا) على النداء، تمثل استغاثة التائب المعترف بذنبه، قال الرازي: "وقرئ (لئن لم ترحمنا ربنا وتغفر لنا) بالتاء وربنا بالنصب على النداء وهذا كلام التائبين، كما قال آدم وحواء عليهما السلام: وإن لم تغفر لنا وترحمنا"2.

أما قراءة الباقين بالغيبة ورفع الباء على الفاعلية (يرحمنا ربُنا ويغفر) فهي أيضًا توبة، وتمثل حياء التائب من ربه بعد استفاقته من الذنب، يقول أبو حيّان: "ويحتمل أن يكون القولان صدرا منهم جميعهم على التعاقب، أو هذا من طائفة وهذا من طائفة، فمن غلب عليه الخوف وقوي على المواجهة خاطب مستقيلًا من ذنبه العظيم، ومن غلب عليه الحياء أخرج كلامه مخرج المستحيي من الخطاب فأسند الفعل إلى الغائب، وفي قولهم: (ربنا) استعطاف حسن إذ الرب هو المالك الناظر في أمر عبيده والمصلح منهم ما فسد"3.

الينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (272/2).

<sup>2</sup>الرازي: مفاتيح الغيب، (370/15).

3أبو حيان: البحر المحيط، (180/5).

# الفصل الثاني

# التصوير الفني في القراءات المتواترة في قصة موسى عليه السلام

# المبحث الأول: التصوير الفني في القرآن الكريم

إن من أبرز معالم التعبير القرآني التي تظهر جليةً فيه، كما قال سيد قطب، التصوير الفني، "فهو يعبر بالصورة المحسة المتخيلة عن المعنى الذهني، والحالة النفسية؛ وعن الحادث المحسوس، والمشهد المنظور؛ وعن النموذج الإنساني والطبيعة البشرية". والتصوير الفني يهدف إلى إثارة انتباه السامع، وإيصال المعنى بطريقة ممتعة وشيقة، لذا فهو كثير الورود في القرآن الكريم.

فالتصوير يعرض الحقيقة الواقعة بأسلوب فني مؤثر، دون أن يحيد عن الحقيقة أو يبتعد عنها، ولغة التصوير هي اللغة العربية التي ألفاظها حية، وكلماتها لها ظلالها وإيحاءاتها، وتضفي على الصورة روحًا وحياةً، فإذا تعددت القراءة القرآنية لهذه الكلمات في مواضع التصوير الفني، فلا بدّ أن المشهد سيكون أكثر روعةً وجمالًا.

والتصوير الفني كما يقول مصطفى البغا: "تحويل الحروف الصوتية الجامدة إلى ريشة تنبع من رأسها الأصباغ والألوان المختلفة، حسب الحاجة والطلب، لتحيل -بدورها- المعاني المعتادة إلى صور يتأملها الخيال، ويدركها الشعور، وتكاد العين أن تستوعبها قبل أن يستوعبها العقل"<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> قطب، سيد إبراهيم (ت 1385هـ): التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، ط17، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: حماد، آمال خميس: أثر القراءات القرآنية العشر في التصوير الفني في القرآن، بحث منشور في مجلة جامعة القدس المفتوحة للأبحاث والدراسات، العدد الثلاثون (2)، 2013م، ص372.

 $<sup>^{6}</sup>$  البغا، مصطفى ديب، ومستو، محيي الدين ديب: الواضح في علوم القرآن، دار الكلم الطيب /دار العلوم الإنسانية –دمشق، ط $^{6}$  البغا، مصطفى ديب، ومستو، محيي الدين ديب: الواضح في علوم القرآن، دار الكلم الطيب  $^{6}$ 

وكما أن لتعدد القراءات أثرًا في إثراء المعاني، واستنباط الدلالات المختلفة، فإن لها أثرًا واضحًا في تجلية الصور الفنية في رسم المشاهد عامةً، ومشاهد القصص القرآني خاصةً.

ورغم أن الكُتّاب والباحثين اهتمّوا بالتصوير الغني في القرآن، وعلى رأسهم سيد قطب، غير أنّ الكتابة في أثر تعدد القراءات القرآنية فيه لم تبدأ إلا مؤخرًا، ومن هذه الأبحاث: "أثر تعدد القراءات في التصوير الغني في القصص القرآني- بحث تطبيقي على قصة موسى عليه السلام" أ، و"أثر القراءات القرآنية العشر في التصوير الغني في القرآن" وكذلك الفصل السادس من بحث "تعدد القراءات وأثره في اتساع المعنى – دراسة تحليلية على مشاهد اليوم الآخر في القرآن الكريم "3، وقد جاء هذا الفصل ليعرض مشاهد من قصة موسى حايه السلام والتي كان لتعدد القراءات القرآنية فيها أثر في تجلية الصورة الغنية، ورسم المشهد بطريقة تجعل السامع يتخيل أنه يعيش تلك الأحداث والوقائع.

\_\_\_

<sup>1</sup> مهنا، محمود عبد الكريم: أثر تعدد القراءات في التصوير الفني في القصص القرآني -بحث تطبيقي على قصة موسى.

 $<sup>^2</sup>$  حماد، آمال خميس: أثر القراءات القرآنية العشر في التصوير الفني في القرآن.

<sup>3</sup> مهنا: أسامة بلال: تعدد القراءات وأثره في اتساع المعنى: دراسة تحليلية على مشاهد اليوم الآخر في القرآن، رسالة دكتوراه، جامعة العلوم الإسلامية الماليزية، 2022م.

# المبحث الثاني: نماذج للتصوير الفني في القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى

فيما يأتي عرض لمشاهد من قصة موسى عليه السلام تعددت فيها القراءات القرآنية، مع بيان أثر هذا التعدد في إغناء الصورة الفنية.

## المطلب الأول: مشهد دعوة موسى عليه السلام فرعون وقومَه

بعد أن تلقّى موسى -عليه السلام- الأمر الإلهيّ بدعوة فرعون وقومِه، ذهب إليهم حاملًا رسالة ربّه، ودعاهم إلى الإيمان بالله -عز وجل-، وأراهم الآيات البيّنات، فكان ردّ فرعون والملأ على ما جاء به موسى -عليه السلام- أن اتهموه أمام الناس بأنه ساحر.

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُّوسَىٰ بِعَايَلِتِنَا بَيِّنَتِ قَالُواْ مَا هَلَذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّفْ تَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِهَلَذَا فِي قَالُ تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُّوسَىٰ بِعَالِكِتِنَا بَيِّنَتِ قَالُواْ مَا هَلَذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّفْ تَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِهَلَذَا فِي عَالَيْ اللَّهَ وَاللَّهُ مَنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ وَعَلَيْبَةُ ٱلدَّارِ وَ النَّالِينَ اللَّهُ وَلَا مُوسَىٰ رَبِّتِ أَعْلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ وَعَلِيبَةُ ٱلدَّارِ اللَّهُ وَلَا مُوسَىٰ رَبِّتِ أَعْلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ وَعَلِيبَةُ ٱلدَّارِ اللَّهُ وَلِينَ اللَّهُ وَلَا مُوسَىٰ رَبِّتِ أَعْلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلْهُدَىٰ مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ وَعَلِيبَةُ ٱلدَّارِ اللَّهُ مُوسَىٰ لَكُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقد تعددت القراءات القرآنية في قوله تعالى (وقال موسى)، حيث قرأ ابن كثير بحذف الواو (قال موسى)، في حين قرأ الباقون بإثباتها (وقال موسى)1.

فقراءة ابن كثير بالوصل، أي بحذف الواو (قال موسى)، على الاستئناف، لأنه جواب على قولهم وافترائهم فقراءة ابن كثير بالوصل، أي بحذف الواو (قال موسى عليه السلام على تسميتهم تلك الآيات العظام سحرًا مفترى<sup>2</sup>، أي: لما اتهم السحرة موسى بكذا وكذا، رد عليهم موسى عليه السلام بكذا وكذا، والجواب لا يعطف فيه بواو ولا بغيره. قال أحمد سعد: "وكأن القراءة الأولى التي وردت بإسقاط الواو جاءت لتصور وقع

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (341/2).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: الزمخشري: الكشاف، (412/3).

الفرية على نفوس الفئة المؤمنة، فأثارت فيهم على سبيل التعجب سؤالًا وبحثًا عما أجاب به موسى -عليه السلام- قوم فرعون عند تسميتهم الآيات الباهرة سحرًا مفترى $^{-1}$ .

وقرأ باقى القراء العشرة بإثبات الواو (وقال موسى)، وهي واو العطف، ووجه العطف هنا أن المراد حكاية القولين: قول موسى وقول ملأ فرعون، وكأن الآيات تصوّر تردد القوم وحيرتهم بين القولين، فعرضتهما ليوازن السامع بينهما فيميّز الصحيح من الفاسد، وبضدها تتمايز الأشياء<sup>2</sup>.

وأفادت القراءتان الجمع بين تصوير مشهد تشوّف نفوس المؤمنين وهم ينتظرون رد موسى عليه السلام على ما رموه به من السحر والافتراء، ومشهد تردد القوم وحيرتهم بين موسى والسحرة، "وقد حصل من مجموع القراءتين الوفاء بحق الخصوصيتين من مقتضى حالى الحكاية"3.

### المطلب الثاني: مشهد ما قبل المبارزة

بعد تحديد موعد المبارزة، بدأ فرعون يخطِّط وبحشد جنده من السحرة، قال تعالى: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ أَغْتُونِي بِكُلِّ سَلْحِرِ عَلِيمِ ﴿ إِنَّ ﴾ [سورة يونس: 79].

فقد صوّرت الآيات الكريمة عناية فرعون وملئه بجمع قوة كبيرة من السحرة، وبؤيّد هذا المعنى تعدّد القراءات القرآنية في كلمة (ساحر)، فقرأها الأخوان وخلف بلا ألف بعد السين، مع تشديد الحاء وألف بعدها، (سحّار)، في حين قرأ الباقون بألف بعد السين مع تخفيف الحاء وحذف الألف بعدها (ساحِر)4.

فقراءة (سحّار) صيغة مبالغة على وزن (فعّال)، وصيغة (فعّال) كما قال السامرائي: "تدل على الحرفة والصناعة، وتقتضي الاستمرار والتكرار، والإعادة والتجدد، والمعاناة والملازمة"5، إذَن (سحّار) تعنى السحرة

4 ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (270/2).

<sup>1</sup> سعد، أحمد: التوجيه البلاغي للقراءات القرآنية، رسالة دكتوراه، جامعة عين شمس، مكتبة الآداب، القاهرة، 1997، ص387.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أبو حيان: البحر المحيط، (306/8)، ابن عاشور: التحرير والتنوير، (20/ 120).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن عاشور: التحرير والتنوير، (120/20).

<sup>5</sup> السامرائي، فاضل صالح: معاني الأبنية في العربية، دار عمار، الأردن، ط2، 1428هـ-2007م، ص96.

المَهَرة الحاذقين، الذين يمارسون السحر باستمرار ويعلمونه غيرهم<sup>1</sup>، فكأنّ فرعون قال: ائتوني بكل عالم بغنون السحر، مدرك لألاعيبه وفنونه حتى صار مُعلّمًا فيه. فحَسُن ذكرهم بهذه الصيغة المناسبة لمقتضى الحال، قال الشعراوي: "والمبالغات دائماً تأتي لضخامة الحدث، أو تأتي لتكرر الحدث، ف«سحّار» تعني أن سحره قوي جدًّا، أو يسحر في كل حالة، فمن ناحية التكرار هو قادر على السحر، ومن ناحية الضخامة هو قادر أيضاً"<sup>2</sup>.

أما قراءة (ساحر) فهي على وزن (فاعل)، وهي اسم فاعل من (سَحَرَ)، واسم الفاعل أقلّ دلالةً على الثبوت من صيغة المبالغة، وفي الفرق بين الصيغتين يقول الثعلبي: "والفرق بين الساحر والسحّار أن الساحر الذي يعلّم ولا يُعلّم، والسحّار الذي يَعلّم ويُعلّم"، ومن المعروف أنّ من مارسَ الشيء حتى صار معلّمًا له كان أكثر خبرةً ومعرفةً ممّن مارسه دون تعليمه.

وتدل القراءتان على أن فرعون أمر بإحضار كل السحرة، سواء كان حاذقًا مُعلّمًا أو غيرَ معلّم له، إذ قد يكون عند الساحر الأقلّ خبرةً ما لا يكون عند غيره ممن هم أبرع منه في السحر، وذلك -برأيه- مظنّة تحقيق الغلبة على موسى عليه السلام، فبيّنت القراءتان المعنيّين مع الإيجاز البليغ.

ويستطيع القارئ أن يتصوّر فرعون وهو خائف على ملكه من الزوال، ويظهر ذلك في حرصه على جمع كل ما يستطيع من السحرة، المتمرّسين وغيرهم.

<sup>1</sup> ينظر: الفارسي، أبو علي الحسن بن أحمد (ت 377هـ): الحجة للقراء السبعة (7 مج)، تحقيق: بدر الدين قهوجي، وبشير جويجابي، دار المأمون للتراث، دمشق/بيروت، ط2، 1413هـ-1993م، (64/4)، الرازي: مفاتيح الغيب، (333/14)، محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (505/1).

<sup>2</sup> الشعراوي، محمد متولي (ت 1418هـ): تفسير الشعراوي -الخواطر (19 مج)، مطابع أخبار اليوم، (4288/7).

 $<sup>^{6}</sup>$  الثعلبي: أحمد بن محمد بن إبراهيم (ت 427هـ): الكشف والبيان عن تفسير القرآن (10 مج)، تحقيق: عبد الله الجهني وهاشم باصرة، دار التفسير، جدة -السعودية، ط1، 1436هـ-2015م. (464/9).

ثم تنقلنا الآيات لمشهد ما قبل المبارزة، وقد اجتمع السحرة واحتشدوا لمواجهة موسى عليه السلام، قال تعالى فيما حكاه عن السحرة: ﴿ قَالُوٓا ۚ إِنْ هَاذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُمْ مِّنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا فِيما حكاه عن السحرة: ﴿ قَالُوٓا ۚ إِنْ هَاذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُمْ مِّنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثَلَى ﴿ وَاللَّهُ عُوا كَيْدَكُمُ ثُمُّ النَّهُوا صَقَا وَقَدْ أَفْلَحَ ٱلْيُوْمَ مَنِ ٱلسّتَعْلَى ﴾ [طه: 63-64].

حيث تصوّر الآيات تناجي السحرة فيما بينهم قبل بدء المبارزة وحث بعضهم بعضًا على غلبة موسى وهارون -عليهما السلام-، واتهامهما بالسحر، وبأنهما يريدان بسط سيطرتهما وسلطتهما على مصر وبني إسرائيل.

وفي الآيات الكريمة موضعان تعددت فيهما القراءات، أولهما: قوله تعالى: (إن هذان)، فقد ورد فيه أربع قراءات<sup>1</sup>:

أولًا: قرأ ابن كثير بإسكان نون إن مخففة، وهذان بالألف، مع تشديد النون (إنْ هذان).

ثانيًا: قرأ حفص مثل ابن كثير لكن بتخفيف النون من (هذان): (إنْ هذان).

ثالثًا: قرأ أبو عمرو بتشديد نون إنّ وفتحها، وهذين بالياء مع تخفيف النون (إنَّ هذينٍ).

رابعًا: قرأ الباقون بتشديد نون إنّ وفتحها، وهذان بالألف مع تخفيف النون (إنَّ هذانِ).

وفيما يلى بيان توجيه كل قراءة منها:

أولًا: مَن قرأ بتخفيف (إنْ)، وهما ابن كثير وحفص، ففي (إنْ) قولان<sup>2</sup>: فهي إما أن تكون مخففة لا تعمل، واللام في (لساحران) للتمييز بينها وبين (إنْ) النافية، فيكون المعنى: هذان ساحران. وإما أن تكون (إنْ) هنا أداة نفي، واللام في (لساحران) بمعنى (إلا)، فيكون المراد: ما هذان إلا ساحران، وهو أسلوب حصر، والحصر بالنفي و(إلا) يعطي النفي قوةً وتوكيدًا، والنفي بـ(إن) أقوى منه بـ(ما).3

 $^{2}$  ينظر: السامرائي، فاضل صالح: معاني النحو (4 مج)، دار الفكر، عمان -الأردن، ط1، 1420هـ-2000م، (-204/4).

<sup>.</sup>  $^{1}$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، ( $^{20-320/2}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السمين الحلبي: الدر المصون، (63/8–64).

وخالف ابن كثير حفصًا فشدد نون (هذان)، وهي للتعويض عن ألف المفرد التي حذفت للتثنية، وفي التشديد تأكيد من السحرة على شخصَي الرسولَين الكريمَين واتهامهما بالسحر، ونلاحظ في هذه القراءة تعدد أدوات التوكيد التي استخدمها السحرة لإثبات تهمتهم الموجهة إلى موسى وهارون -عليهما السلام.

ثانيًا: مَن قرأ بتشديد نون (إنّ)، وهم أبو عمرو وباقي القرّاء، فرإنّ) مؤكِّدة عاملة، فتكون قراءة أبي عمرو (إنّ هذين) واضحة إعرابًا ومعنّى، ف(هذين) اسم (إنّ) منصوب، واللام للتأكيد، وساحران الخبر. وهنا أيضًا تعددت أساليب التأكيد على اتهام الرسولين بالسحر باستخدام حرف (إنّ)، واللام المزحلقة.

أما باقي القراء الذين خالفوا أبا عمرو فقرؤوا (إنَّ هذانِ)، ففي توجيه قراءة (هذان) بالألف قولان: فإما أن تكون (إنّ) المشددة مؤكدة عاملة، و (هذان) اسمها، فبعض العرب يُلزمون المثنى الألف في كل الحالات أولم أن تكون (إنّ) غير عاملة، بمعنى (نعم) ويليها مبتدأ وخبر، أي: نعم هذان لساحران، أما بالنسبة للام فإن من العرب من يدخل لام التوكيد على الخبر  $^{3}$ ، والتأكيد هنا في هذه القراءة باستخدام (إنّ) التي هي إما أن تكون عاملة أو غير عاملة في معنى (نعم).

وبالجمع بين القراءات التي اشتملت كل منها على أدوات توكيدية، يستطيع القارئ تصوّر مشهد السحرة وهم مضطربين، يحاول بعضُهم رفع معنويّات بعض، من خلال تكرار أساليب التوكيد والاتهام للرسولَين الكريمَين، ولعل هذا الاضطراب حصل بسبب تحذير موسى –عليه السلام– لهم قبل بدء المبارزة ﴿وَيُلَكُمُ لَا تَفْتَرُولُ اللّهُ عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُمُ بِعَذَابِّ وَقَدُ خَابَ مَنِ الْفَتَرَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الكريمَين.

<sup>1</sup> ينظر: الطبري: جامع البيان، (328/18)، الزجّاج: معانى القرآن وإعرابه، (362/3).

<sup>2</sup> ينظر: الزجّاج: معاني القرآن وإعرابه، (363/3).

نظر: الأزهري: معاني القراءات، (149/2)، ابن زنجلة: حجة القراءات، ص454-455، محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (154/2)، محيسن، محمد سالم (ت 1422هـ): المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة (3 مج)، مكتبة أولاد الشيخ، الجيزة -مصر، ط1، 2013م، (24/3-25).

وتتابع الآيات الكريمة وصف حال السحرة وحرصهم على غلبة موسى -عليه السلام-، وتعددت القراءات في كلمة (فاجمعوا) الواردة في الآيات السابقة، لتوضيح مشهد تناجي السحرة وحرصهم على توحيد كلمتهم في المواجهة.

فقرأ أبو عمرو البصري بهمزة وصل مع فتح الميم (فاجمَعوا)، في حين قرأها الباقون بهمزة قطع مع كسر الميم (فأجمِعوا). <sup>1</sup>

ومعنى قراءة (فاجمَعوا) كما سبق بيانه في الفصل الأول من هذا البحث<sup>2</sup>: ائتوا بكل كيد تقدرون عليه، لا تتركوا منه شيئًا.

أما قراءة (فأجمِعوا) فمعناها: أحكِموا أمركم واعزموا عليه، ووحّدوا كلمتكم، ولا تختلفوا فتختلّوا، لأن الاتحاد قوة، والاختلاف ضعف وخلل يؤدي إلى الانهزام.

فالقراءتان تجمعان بين معنيين يُظهران خوف السحرة من موسى وهارون -عليهما السلام- وحرصهما على بذل الوسع للغلبة عليهما، حيث حث بعضهم بعضًا على عدم ادخار أي مجهود يمكنهم الإتيان به في المبارزة، واتفقوا كذلك على توحيد كلمتهم ليكون ذلك أقوى لهم، حيث أرادوا أن يكونوا صفًا واحدًا وكلمة واحدة في مواجهة موسى وهارون عليهما السلام.

وما سبق توضيحه من تعدد القراءات في موضعَي (إن هذان، فأجمعوا) يصوّر لنا اضطراب السحرة وخوفهم من الرسولَين الكريمَين، الذي في حرصهم على رفع معنويات بعضهم بعضًا بأنّ موسى وهارون –عليهما السلام– ما هما إلا ساحران، ويظهر كذلك في حث بعضهم بعضًا على الإتيان بكل كيد يقدرون عليهم، وتوحيد جهودهم في المواجهة، ليكون ذلك أقوى لهم، وأدعى لتحقيق الغلبة.

 $^{2}$ ينظر : ص30-31... من هذا البحث (سأدرج رقم الصفحة بعد التنسيق النهائي).

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (321/2).

#### المطلب الثالث: مشهد بدء المبارزة

بعد تناجي السحرة فيما بينهم، ألقوا حبالهم وعصيّهم، فخيّل للناظر أنها تسعى، فأمر الله -عز وجل- نبيّه أن يُلقي عصاه، قال تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ [الأعراف:117]

وقد تعددت القراءات القرآنية في كلمة (تلقف)، فقرأها حفص بسكون اللام وتخفيف القاف (تلَقَف)، في حين قرأ الباقون بفتح اللام وتشديد القاف (تلَقَف) 1.

والتلقف تناول الشيء بسرعة، يقال: لقفه لقفًا، والتقفه، وتلقّفه: تنَاوله بِسُرْعَة. $^{2}$ 

فمن قرأ بتشديد القاف أراد (تتلقف)، على وزن (تتفعّل)، فحذف إحدى التاءَين<sup>3</sup>، وتفيد هذه الصيغة معنى تكثير الفعل، قال ابن عاشور: "وقرأ الجمهور تلقّف بقاف مشددة، وأصله تتلقف، أي تبالغ وتتكلف اللقف ما استطاعت<sup>4</sup>، وكأنّ هذه القراءة تصوّر لنا معنى قوّة هذه المعجزة وقدرتها على إفك السحرة، فهي تبالغ في تلقّف حبالهم وعصيّهم حتى لا تبقي منها شيئًا.

أما القراءة بتخفيف القاف وسكون اللام (تلقف) فهي من لقف يلقف، ويدل التخفيف على حصول الأمر بسهولة وسرعة، فرغم أنه تلقّف عظيم، إلا أنه حصل بسهولة، لأنه كان بأمر الله وإرادته.

والجمع بين القراءاتين يُثري المشهد، فقراءة التشديد التي تفيد المبالغة تجعل السامع يتصوّر العصا وهي تبالغ في ابتلاع الحبال والعصيّ، ولا تبقي منها شيئًا، في حين أنّ قراءة التخفيف تصوّر للسامع سهولة حصول هذا التلقف وسرعته، فهذا التلقف مع كونه عظيمًا لم يبق من إفك السحرة شيئًا، إلا أنه حصل بسهولة ويسر لأنه حصل بأمر الله تعالى.

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (271/2).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: ابن سيده، علي بن إسماعيل (ت 458هـ): المحكم والمحيط الأعظم (11 مج)، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية  $^{2}$  بيروت، ط1، 1421هـ $^{2}$  – 2000م. (418/6).

<sup>3</sup> ابن خالويه: الحجة في القراءات السبع، ص:161.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن عاشور: التحرير والتنوير، (49/9).

#### المطلب الرابع: تحريض فرعون قومَه على قتل موسى عليه السلام والمؤمنين

بعد انتصار موسى وهارون عليهما السلام على السحرة، وإيمان السحرة وسجودهم لله رب العالمين، انتقل فرعون من مرحلة المبارزة إلى التهديد والتوعد بالقتل، وتشويه صورة موسى عليه السلام في نفوس القوم ليغريهم بقتله، أو لئلا تحصل الفوضى والبلبلة إن قام هو بقتله.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي ٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَنْءُ رَبَّهُ ۚ إِنِي ٓ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي قال تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِيٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلْيَنْءُ رَبَّهُ ۗ إِنِيّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي اللَّهُ الللللللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

فتخبرنا الآيات عن العلل التي قدمها فرعون لقومه والتي يحاول من خلالها التمكن من قتل موسى -عليه السلام-، فوضع نفسه في موضع الناصح الخائف على قومه من تبديل دينهم أو إظهار الفساد في الأرض.

وقد تعددت القراءات القرآنية في قوله تعالى: (أو أن يظهر في الأرض الفساد)، على النحو التالي $^{1}$ :

قرأ المدنيان وأبو عمرو بالواو (وأن)، و(يُظهِر) بضم الياء وكسر الهاء، و(الفساد) بنصب الدال، (وأن يُظهِر في الأرض الفساد).

وقرأ ابن كثير وابن عامر بالواو أيضًا (وأن)، و(يَظهَر) بفتح الياء والهاء، و(الفسادُ) بالرفع، (وأن يَظهَر في الأرض الفسادُ).

في حين قرأ حفص ويعقوب بحرف العطف (أو) بدل الواو، و(يُظهِر) بضم الياء وكسر الهاء، و(الفساد) بالنصب، (أو أن يُظهِر في الأرض الفساد).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: النشر في القراءات العشر، (365/2).

وقرأ شعبة والأخوان وخلف العاشر بـ(أو) أيضًا، و(يَظهَر) بفتح الياء والهاء، و(الفساد) بالرفع، (أو أن يَظهَر في الأرض الفساد).

فمن قرأ بحرف العطف (أو)، الذي يفيد التخيير، جعل المراد وقوع أحد الشيئين، والمعنى أن فرعون قال لقومه أنه يخاف عليهم من موسى أحد أمرين: تبديل دينهم، أو ظهور الفساد في الأرض لاختلاف الناس بسببه، أي أنه إن لم يقع أحد الشيئين، فالآخر لا بد حاصل. قال الزجّاج: "فيكون المعنى: إني أخاف أن يبطل دينكم البتّة، فإن لم يبطله أَوْقَع فيه الفسادَ"1.

أما القراءة بحرف العطف (و)، فالمعنى أنه يخاف تبديل دينهم وظهور الفساد، معًا. قال الطبري: "لأن تبديل دينهم كان عنده ظهور الفساد، وظهور الفساد كان عنده هو تبديل الدين"<sup>2</sup>.

ومن قرأ بضم الياء وكسر الهاء (يُظهِر)، مع نصب الدال (الفساد)، فالفعل هنا متعدٍ، والفاعل هنا يعود على موسى -عليه السلام-، والمعنى أن فرعون موسى -عليه السلام-، والمعنى أن فرعون يخشى أن يقوم موسى بتبديل الدين وإظهار الفساد في الأرض.

ومن قرأ بفتح الياء والهاء (يَظهَر)، مع رفع الدال (الفسادُ)، فالفعل لازم، والفاعل هنا هو الفساد، أي أنه يخشى ظهور الفساد. قال الرازي: "وأما وجه القراءة الثانية فهو أنه إذا بدل الدين فقد ظهر الفساد الحاصل بسبب ذلك التبديل"<sup>3</sup>.

ويظهر من تعدد القراءات الوارد في الآية الكريمة، تنويع فرعون في صيغ الكلام في محاولة منه لخلق حالة من الرفض والغضب الشعبي على موسى –عليه السلام–، وكل ذلك يصوّر لنا فرعون الحريص على تثبيت ملكه، كما يصوّر خوفه من الدعوة الجديدة، وبظهر هذا في تنويع كلامه وقوله المتكرر والمتصاعد.

الزجاج: معاني القرآن وإعرابه، (371/4).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الطبري: جامع البيان، (374/21).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الرازي: مفاتيح الغيب، (507/27).

وبعد أن علم فرعون بخروج موسى -عليه السلام- بمن معه من المؤمنين، استشاط غضبًا وقرّر ملاحقتهم، قال تعالى: ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي ٱلْمَدَآبِنِ حَشِرِينَ ۞ إِنَّ هَلَوُٰلَآءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ ۞ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَآبِظُونَ ۞ وَإِنَّا لَغَآبِطُونَ ۞ وَإِنَّا لَغَآبِطُونَ ۞ وَإِنَّا لَخَآبِطُونَ ۞ وَإِنَّا لَخَاءِ . 53-55].

حيث تتحدث الآيات الكريمة عن حشد فرعون الجموع وتحريضهم على ملاحقة موسى –عليه السلام– والمؤمنين معه، ووصفهم بأنهم قلّة منقطعون عن أهلهم، لا يُبالى بهم، ولكنهم أتوا بأفعال تغيظ فرعون، وأن فرعون وقومه من عادتهم التيقظ والحذر والحزم في الأمور، مما استوجب ملاحقة موسى ومن معه، وهذا التعليل والتفصيل محاولة منه لحفظ هيبته التي تتصدع شيئًا فشيئًا أمام قومه.

وقد اختلف القراء في قراءة كلمة (حاذرون)، فقرأها ابن ذكوان والكوفيون بألف بعد الحاء (حاذرون)، والباقون بحذفها (حَذِرون)<sup>1</sup>.

والقراءة بإثبات الألف (حاذرون)، بصيغة اسم الفاعل، تفيد التجدد والحدوث<sup>2</sup>، فقال فرعون ليزيد في بيان هيبته: إننا يتجدد حذرنا لما يتجدد من إغاظتهم لنا، ولما يأتون من أفعال تستوجب ملاحقتنا لهم، ومن ذلك خروجهم بلا إذن منا.

أما القراءة بحذف الألف (حذرون)، فهي صفة مشبهة، فيها معنى الثبوت، وتفيد المبالغة<sup>3</sup>، أي أن الحذر أصلًا من طبعنا، قال محيي الدين درويش: "أي ونحن قوم عادتنا التيقظ والحذر واستعمال الحزم في الأمور، أراد فرعون أن يغطي الصدع الذي أصاب هيبته فوصف نفسه ورهطه بأبلغ الأوصاف الدالة على أصالة المنزلة وقوة الشكيمة"<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (335/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الزمخشري: الكشاف، (3/ 315)، الرازي: مفاتيح الغيب، (24/ 506)، النسفي: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، (2/ 564)، الآلوسي: روح المعاني، (10/ 81).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> دروبش: إعراب القرآن وبيانه، (78/7).

ومن الجمع بين القراءتين يتبين أن فرعون حرص على إغراء قومه بملاحقة موسى والمؤمنين معه، وكان حريصًا كذلك على حفظ هيبته التي تزعزعت أمام قومه بسبب خروج المؤمنين من بلده دون إذنه، فبالغ في وصف نفسه وجنوده وقومه جميعًا بأن الحذر والتيقظ من طبعهم، وأن حذرهم يتجدد لما يتجدد من أفعال موسى والمؤمنين معه.

وتعدد القراءات في هذا الموضع (حاذرون) والموضع السابق (أو أن يظهر في الأرض الفساد) يصوّر فرعون وهو يغري قومه بملاحقة موسى عليه السلام والمؤمنين معه، ويظهر ذلك في تنويعه أساليب الكلام والاتهام.

#### المطلب الخامس: مشهد غرق فرعون وجنوده

تنتقل الآيات لمشهد آخر، تصوّر فيها فرعون بصورة مختلفة تمامًا عن ما كان عليه سابقًا من غطرسة واستعلاء، حيث تنتقل إلى مشهد غرق فرعون، قال تعالى: ﴿وَجَوْزُنَا بِبَنِيَ إِسْرَةِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَتَّبَعَهُمُ فِرْعَوْنُ وَصَابَعُ اللهِ عَرْقُ فَرْعَوْنُ وَالْتَعَلَّمُ اللّهَ عَرْقُ وَعَوْنُ وَحَوْنُ وَاللّهُ اللّهَ عَرْقَ اللّهَ عَرْقَ إِنَّا أَلْدَى عَامَنَتُ بِهِ عَبُواْ إِسْرَةِيلَ وَجُنُودُهُ وَ بَغُواْ إِسْرَةِيلَ وَعَدُولًا عِنَ ٱلْمُشْلِمِينَ ﴿ وَاللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَلَيْتَ مِنَ ٱلمُفْسِدِينَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْتَ عَلَى اللّهُ عَلَيْتَ عِنَ ٱلمُفْسِدِينَ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد تعددت القراءات في (آمنت أنه)، فقرأ حمزة والكسائي وخلف العاشر بكسر الهمز (إنه)، في حين قرأ الباقون بفتحها (أنه).

فمن قرأ بالكسر، (آمنت إنه)، جعل الوقف تامًا عند (آمنت)، وجعل (إنه) استئنافًا<sup>2</sup>، ففعل الإيمان هنا وقع على مفعول محذوف، فلم يذكر ما الذي آمن به، وحيث أن التعميم من أغراض حذف المفعول<sup>3</sup>، فإن هذا الوقف التام على (آمنت) يعمّم ما آمن به فرعون بعد فوات الأوان، والتي منها الإيمان بألوهية الله، وبنبوّة موسى عليه السلام، وبأنه كان على باطل، وغيرها.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (287/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: ابن زنجلة: حجة القراءات، ص336، أبو عمرو الدانى: المكتفى فى الوقف والابتدا، ص96.

<sup>3</sup> ينظر: الزركشي: البرهان في علوم القرآن، (3/ 164).

أي أن فرعون كرّر وأعاد مؤكدًا إيمانه بثلاث عبارات مختلفة: فقال أولًا: آمنت، ثم ثنّى مؤكدًا: إنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل، ثم أعاد ثالثًا: وأنا من المسلمين 1.

أما من قرأ بالفتح (أنه)، فهي جملة تفسيرية لجملة (آمنت)، على تقدير حذف حرف الجرّ، والتقدير: (آمنت بأنه)، أو على تضمين فعل (آمنت) معنى (صدّقت) لأنّ فعل (صدّق) يتعدّى بلا حرف جر، فيكون التقدير: صدّقت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل<sup>2</sup>.

وتبيّن القراءتان أنّ فرعون كرّر وأعاد إعلانه الإيمان بصيغ مختلفة بعدما رأى أنه هالك لا محالة، مرّةً بما يتضمن معنى الإيمان، ومرةً بإعلانه الإيمان بشكل صريح، فتصوّر لنا القراءات حالة فرعون مستنجدًا وقد سقطت عنه كل أردية البغي والكبرياء التي كان يلبسها، وفي لحظة واحدة، تحوّل إلى مسكين يستصرخ مستعطفًا ربّه، ولكن هيهات، ﴿ءَ آَكُنَ وَقَدْ عَصَبِيْتَ قَبُلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ الْمُفْسِدِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

### المطلب السادس: ما بعد الإنجاء (عبادة بني إسرائيل العجل)

بعد أن ذهب موسى –عليه السلام– لمواعدة ربه –عز وجل–، اتخذ قومُه عجلًا يعبدونه صنعه لهم السامريّ من الحليّ التي كانت معهم، وأعلَمَ الله –سبحانه– نبيّه بذلك، فعاد إلى قومه غضبان أسفًا.

قال تعالى: ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هُمْ أُولَاءَ عَلَىٰ أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ ﴾ قال فإنّا قَدْ فَتَنَا فَوْمِكِ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسّامِرِيُّ ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبَنَ أَسِفَأَ قَالَ يَقَوْمِ قَالَ فَإِنّا قَدْ فَتَنَا فَوْمِكِ عَضَبَنَ أَسِفَأَ قَالَ يَقَوْمِ السّامِرِيُّ ﴿ فَرَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ عَضَبُ مِّن رَبِّكُمُ وَعَدًا حَسَنَا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدتُنُمْ أَن يَجِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبُ مِّن رَبِّكُمُ فَأَخْتُهُم السّامِرِيُّ ﴾ قَالُواْ مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَاكِنَا حُمِّلْنَا أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدَفَنْهَا فَكَذَلِكَ أَلْقَى السّامِرِيُّ ﴾ قَالُواْ مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَاكِنَا حُمِّلْنَا أَوْزَارًا مِّن زِينَةِ ٱلْقَوْمِ فَقَدَفَنْهَا فَكَذَلِكَ أَلْقَى السّامِرِيُّ ﴾ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلَا جَسَدًا لَهُم خُوارٌ فَقَالُواْ هَذَا أَلِكُمْ مُوسَىٰ فَنْسِي ﴾ قَالُوا مَا أَخْلَفَنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا لَهُ وَلَالُهُ هَا أَلْهُ هُوسَىٰ فَنْسِي ﴾ قَالُواْ هَذَا آ إِلَهُ كُمْ وَإِلَى اللّهُ مُوسَىٰ فَنْسِي ﴾ قَالُولُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مُوسَىٰ فَنْسِي ﴾ قَالُولُ مَا أَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلَا جَسَدًا لَهُ وَاللّهُ فَقَالُواْ هَذَا آ إِللْهُ كُمْ وَإِلَاهُ مُوسَىٰ فَنْسِي ﴾ قَالُولُ مَن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الْحَلَى اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّه

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: الزمخشري: الكشاف، (367/2).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (55/2-55).

أَلّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِن قَبَلُ يَعَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ عَلَيْهِ عَلَيْه يَوْ فَالَ يَهَارُونُ مَا مَنعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُواْ ﴿ أَلَا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا يَكَارُونُ مَا مَنعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُواْ ۞ أَلّا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا يَكَارُونُ مَا مَنعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُواْ ۞ أَلّا تَتَبِعَنِ أَفْعَصَيْتَ أَمْرِى ۞ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا يَرَأْسِيَ ﴾ [سورة طه:83-94].

تتحدث الآيات عن مشهد مساءلة موسى -عليه السلام- قومه بعدما علم بعبادتهم العجل، وتصوّر لنا موسى -عليه السلام- غاضبًا أشدّ الغضب لما فعلوا.

وقد تعددت القراءات القرآنية في كلمة (بملكنا) الواردة في الآية، حيث قرأ المدنيّان وعاصم بفتح الميم (بمَلكنا)، وقرأ الأخوان وخلف العاشر بضمّها (بمُلكنا)، في حين قرأ الباقون بالكسر (بمِلكنا)<sup>1</sup>.

فالقراءة بالكسر (بمِلكنا) من المِلك بمعنى التملّك، ويستعمل في الأمور التي يبرمها الإنسان²، قال الطبري: "وذلك أن من كسر الميم من الملك، فإنما يوجه معنى الكلام إلى ما أخلفنا موعدك ونحن نملك الوفاء به لغلبة أنفسنا إيانا على خلافه، وجعله من قول القائل: هذا مِلك فلان لما يملكه من المملوكات"3

أما من قرأ بفتح الميم (بمَلكنا) فهي مثل قراءة الكسر إلا أنه يجعلها مصدرًا، كما يقول السمين الحلبي: "مصدر من مَلَكَ أمره، والمعنى: ما فعلناه بأنّا ملكنا الصواب، بل غلبتنا أنفسُنا".4

أما القراءة بالضمّ (بمُلكنا) فهي المُلك بمعنى السلطان، قال ابن زنجلة: "أي لم يكن لنا سلطان وقدرة على إخلافك الوعد". 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (2/321 - 322).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ينظر: الآلوسى: روح المعانى، (556/8).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الطبري: جامع البيان، (352/18).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السمين الحلبي: الدر المصون، (90/8).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن زنجلة: حجة القراءات، (ص:461).

وتعدد القراءات الواردة في الآية يبيّن تعدد المعاذير التي قدّمها بنو إسرائيل لموسى -عليه السلام- لمّا أدركوا فداحة خطئهم، محاولةً منهم لإطفاء غضبه عليهم، فبرّروا له بأنهم لم يعبدوا العجل وهم مالكين أمرهم ورأيهم، وإنما غلبتهم أنفسهم عليه، وأنهم لم يكن لهم سلطان على رأيهم، وإنما أغواهم السامريّ، قال الآلوسي: "فإنهم عبيد بالطبع لا رأي لهم ولا ملكة وليسوا مختارين، لا طريق لهم إلا التقليد والعمل لا التحقيق والعلم". 1

وتعددت القراءات كذلك في كلمة (يبنؤم)، فقرأ ابن عامر وشعبة والأخَوان وخلف العاشر بكسر الميم (يبنؤمِّ)، في حين قرأ الباقون بفتحها (يبنؤمًّ)².

فمن قرأ بالفتح (يبنؤمً)، فالمراد به النُّدبة، كأنه قال: يا ابن أمَّاه 3، وفيها استغاثة من هارون بأخيه موسى المناه -عليهما السلام - لما لاقاه منه من شدّة وغضب، حتى أنه كما قال تعالى: ﴿وَأَلْقَى ٱلْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ عَلَيْهِ السلام - لما لاقاه منه من شدّة وغضب، حتى أنه كما قال تعالى: ﴿وَأَلْقَى ٱلْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ عَلَيْهِ السلام - الما لاقاه منه من شدّة وغضب، حتى أنه كما قال تعالى: ﴿وَأَلْقَى ٱلْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

أما القراءة بالكسر (يبنؤم)، فأصلها (يا ابن أمي)، قال القرطبي: "ومن كسر الميم جعله مضافًا إلى ضمير المتكلم ثم حذف ياء الإضافة، لأن مبنى النداء على الحذف، وأبقى الكسرة في الميم لتدل على الإضافة"<sup>4</sup>. وفي هذه القراءة استعطاف من هارون لأخيه موسى –عليهما السلام– بذكر الأم، قال ابن كثير: "(يا ابن أم) ترفّق له بذكر الأم مع أنه شقيقه لأبويه؛ لأن ذكر الأم هاهنا أرق وأبلغ، أي: في الحنو والعطف"<sup>5</sup>.

وتبيّن القراءتان أن هارون حاول استعطاف أخيه –عليهما السلام- بطرق متعددة، حيث تصوّره وهو يستعطفه بعبارات استغاثة، وكذلك بتذكيره إياه بحنان أمهما وعطفها.

<sup>1</sup> الآلوسي: روح المعاني، (8/595).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (272/2).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: الطبري: جامع البيان، (129/13).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، (290/7).

 $<sup>^{5}</sup>$  ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر (ت 774هـ): تفسير القرآن العظيم (8 مجـ)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، ط $^{5}$  ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر (ص $^{5}$ 1420).

وتعدد القراءات الوارد في الآيات السابقة، في كلمتّي (بملكنا، يبنؤم)، يصوّر شدة غضب موسى –عليه السلام– من قومه لاقترافهم هذا الجرم العظيم، حتى احتاج هارون –عليه السلام– أن يستعطفه بعبارات مختلفة محاولًا تهدئة غضبه، وحتى أخذ قومه ينوّعون في المعاذير التي يقدمونها، لعلّ غضب نبيّهم عليهم يهدأ قليلًا.

#### الفصل الثالث

# تنوّع الأساليب التربوية في القراءات المتواترة في قصة موسى عليه السلام

يعرض هذا الفصل أثر تعدد القراءات القرآنية في تنوع الأساليب التربوية، من خلال عرض نماذج لآيات تعددت فيها القراءات القرآنية المتواترة في قصة موسى عليه السلام، مع ذكر ما يمكن استنتاجه من دلالات تربوية من التعدد المذكور.

إن القرآن الكريم منهج تربوي شامل متكامل، ربّى به النبي صلى الله عليه وسلم صحابته الكرام بوحي الله عن وجل-، وكما أن القرآن، برواية حفص عن عاصم، منهج تربوي، فهو كذلك في باقى القراءات.

وقد اعتنى الباحثون بالدراسات التربوية انطلاقًا من القرآن، إلا أن جلّها بحث ذلك انطلاقًا من رواية واحدة، وقلّت الدراسات التي عنيت باستنباط الدلالات التربوية المنبثقة من تعدد القراءات القرآنية، ومن أبرز هذه الدراسات: "أثر تعدد القراءات القرآنية في تنوع الأساليب التربوية"1.

وفيما يأتي محاولة متواضعة لعرض بعض النماذج التي كان لتنوّع القراءات القرآنية فيها أثر في استنباط الدلالات التربوية في قصة موسى عليه السلام، وتم تقسيم هذه الدلالات إلى: دلالات تربوية تتعلق بصفات الداعية، ودلالات تربوية متعلقة بالدعاء، ودلالات تربوية تتعلق ببيان سنة الله في الظالمين.

<sup>1</sup> حرب، سامية عاهد: أثر تعدد القراءات القرآنية في تنوع الأساليب التربوية -دراسة تحليلية"، رسالة دكتوراة، جامعة العلوم الإسلامية العالمية -عمّان. 2018م.

# المبحث الأول: دلالات تربوبة تتعلق بصفات الداعية

من أبرز ما يمكن استنتاجه من تعدد القراءات، خاصة في قصص الأنبياء، ما يتعلّق بصفات الداعية الناجح وبيان أحواله مع المدعوّين، ومن الأمثلة على ذلك في قصة موسى عليه السلام:

### المطلب الأول: الإخلاص وتزكية النفس

لا يخفى على كل ذي لبِّ أن مداومة المسلم على الإخلاص والتزكية أمر ضروري في الصلاح وقبول الأعمال، وتزداد الحاجة للتزكية وتصبح ملحّة إذا كان هذا الإنسان داعيًا لله سبحانه، فالإخلاص وإن كان أساسًا في قبول الأعمال عند الله، فإنه بالنسبة للداعية أهم وأوجب.

وقد بين -سبحانه- أن موسى عليه السلام كما غيره من الأنبياء كان حريصًا على تزكية نفسه وإخلاص عمله، قال تعالى: ﴿وَالْذَكُو فِي ٱلْكِتَٰبِ مُوسَى ۚ إِنَّهُ وَكَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًّا ۞ وَنَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ الطُّورِ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ مِن تَحْمَتِنَا أَخَاهُ هَرُونَ نَبِيًّا ۞ [سورة مريم: 51-53].

وقد تعددت القراءات القرآنية الواردة في قوله تعالى (مخلصًا) في الآيات السابقة، فقرأها الكوفيون بفتح اللام (مخلصًا)، في حين قرأ الباقون بكسرها (مخلصًا).

وقراءة الجمهور بالكسر (مخلِصًا)، بصيغة اسم الفاعل، تبيّن أن موسى –عليه السلام– كان حريصًا على تزكية نفسه وإخلاص عبادته لله عز وجل، قال الطبري: "(إنّه كانَ مُخْلِصًا) بكسر اللام من المُخْلِص، بمعنى: إنه كان يخلص لله العبادة، ويفرده بالألوهية، من غير أن يجعل له فيها شريكًا" أما قراءة الكوفيين بالفتح (مخلَصًا)، فهي اسم مفعول، وتبيّن أن الله –عز وجل– استخلص موسى عليه السلام، أي اصطفاه

<sup>1</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (295/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الطبرى: جامع البيان، (18/ 209).

من بين خلقه 1، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴿ السورة طه: 41]، قال الزجّاج: "والمخلّص -بفتح اللام الذي أخلصه اللّه جلّ وعزّ، أي جعله مختارًا خالصًا من الدنس، والمخْلِص -بكسر اللام- الذي وَحَّدَ اللّه -عزّ وجلّ- وجعل نفسه خالصة في طاعة اللّه غير دنسة "2.

والمعنيان الواردان في القراءتين متلازمان، فإخلاصه -عليه السلام- كان سببًا لاستخلاصه، وهذا يبيّن لنا معنى تربويًا مهمًا، وهو أن إخلاص العبد عبادته لله، وتخليصها من الشرك والرياء، تؤدي إلى اصطفاء الله له، وارتقائه في منازل العبودية، حيث إن العمل في الدعوة إلى الله والسير في طريق الأنبياء نعمة من الله يستخلص لها خيرة عباده، فمن أراد أن يكون من المخلصين الذين يصطفيهم الله -سبحانه- لهذا الطريق فليجاهد نفسه وبكون من المخلصين.

## المطلب الثاني: إشعار المدعق بصدق الداعي وأهليته للدعوة

الكلام الذي يخرج من قلب الداعية الصادق، يكون أدعى للوصول إلى قلوب المدعوّين، فإذا شعر المدعوّ الكلام الذي يخرج من قلب الداعية ويطابق قولُه فعلَه، وأن هذا الداعي واثق بما يقول، فإن ذلك يكون أدعى لتصديقه واتباعه، لذا حرص موسى -عليه السلام- على بيان ذلك في دعوته فرعونَ وقومَه، ويظهر ذلك في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ يَلفِرْعَوْرُثُ إِنِي رَسُولُ مِّن رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَا أَقُولَ عَلَى ٱللّهِ اللّهِ اللّهُ الْحَقّ قَدُ جِعْتُكُم بِبَيّنَةٍ مِّن رَبِّ كُمْ فَأَرْسِلْ مَعِي بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ﴿ المورة الأعراف:104-105].

حيث تعددت القراءات القرآنية في قوله تعالى (حقيق على)، فقرأ نافع بياء مشددة بعد اللام (حقيقٌ عليً)، في حين قرأ باقي القراء بألف (حقيقٌ على)<sup>3</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: ابن خالويه: الحجة في القراءات السبع، ص194، محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، ( $^{1}$ ).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: الزجاج: معاني القرآن وإعرابه، (3/ 333).

<sup>(270/2)</sup>: النشر في القراءات العشر، (270/2).

وكما سبق بيانه في الفصل الأول من هذا البحث $^1$ ، فإن قراءة نافع بياء مشددة (حقيق عليّ)، بمعنى واجب على أن V أقول على الله إV الحق.

أما قراءة (حقيق على) فمعناها: إني رسول من رب العالمين، حريص على أن لا أقول على الله إلا الحق<sup>2</sup>، و(على) هنا بمعنى الاستعلاء لتفيد التمكن من الأمر، أي التمكن من قول الحق.

فجمعت القراءتان بين حرصه -عليه السلام- على قول الحق ووجوب ذلك عليه.

وفي المعنى المذكور درس مهم للدعاة في كلامهم مع المدعوّين، فموسى –عليه السلام – كان حريصًا على إظهار صدقه وعدم إمكان صدور الكذب منه، فقول الحق واجب عليه، ومثل هذا الكلام له أثر كبير في نفوس المدعوّين، خاصة إذا كانوا يعلمون من سيرته الصدق، لكنه يذكرهم بما هو معروف عندهم، وهذا الموقف يشبه يوم جمّع نبيّنا محمد صلى الله عليه وسلم قريشًا وسألهم مذكّرًا إياهم بما عرف به من الصدق عندهم قبل أن يدعوهم إلى الله، فقال صلى الله عليه وسلم: «أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلًا بِالوَادِي تُرِيدُ أَنْ تَغِيرَ عَلَيْكُمْ، أَكُنْتُمْ مُصَدّقِقيً ؟» قَالُوا: نَعَمْ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلَّا صِدْقًا، قَالَ: «فَاتِي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ». 3 شَدِيدٍ». 3

كما يمكن أن يُستفاد من تضمين (حقيق) معنى (مكين) الذي ذكره ابن عاشور 4 أهميّة تمكّن الداعي من العلم بما يدعو إليه، فموسى –عليه السلام– كان مكينًا أن لا يقول على الله إلا الحق، والداعية كذلك لا بدّ أن يكون على علم تامّ بما يدعو إليه، يقول ابن تيمية: "فلا بد من هذه الثلاثة: العلم والرفق والصبر، العلم

ينظر: ص من هذا البحث  $^1$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: أبو عبيدة: مجاز القرآن (2/4/1)، السمعاني: تفسير القرآن، (202/2)، الزمخشري: الكشاف، (137/2).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> البخاري: محمد بن إسماعيل (ت 256هـ): الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه، تحقيق: محمد الناصر، دار طوق النجاة، ط1، 1422هـ، كتاب تفسير القرآن، بَابُ {وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ وَاخْفِضُ جَنَاحَكَ}[الشعراء: 215] أَلِنْ جَانِبَكَ، رقم الحديث: 4770، (111/6). مسلم، مسلم بن الحجاج النيسابوري (ت 261 هـ): صحيح مسلم =المسند الصحيح، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، بَابٌ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: {وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ} [الشعراء: 214]، رقم الحديث: 355، (193/1).

<sup>4</sup> ابن عاشور: التحرير والتنوير، (39/9). وقد سبق نقل كلام ابن عاشور في المبحث الثاني من الفصل الأول من الدراسة.

قبل الأمر والنهي، والرفق معه، والصبر بعده، وإن كان كل من الثلاثة لا بد أن يكون مستصحبًا في هذه الأحوال $^{1}$ .

#### المطلب الثالث: ثقة الداعية برسالته ومواجهة المدعوّبن بالحقيقة

من المعلوم أنّ الناس لن يتبعوا من كان مترددًا في ما يدعو إليه، أما الداعي الواثق برسالته الذي لا يأبه لتشويه المخالفين، فإن الناس يكونون أكثر ميلًا لاتباعه.

وقد ورد هذا المعنى في رد موسى -عليه السلام- على فرعون عندما اتهمه بأنه مسحور: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَدَوُلَآءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنِي لَأَظُنُّكَ يَلِفِرْعَوْنُ مَثْبُورًا ﴿ وَالإسراء: 102].

فقد تعددت القراءات الواردة في كلمة (علمت)، فقرأها الكسائيّ بضم التاء (علمتُ)، في حين قرأها الباقون بالفتح (علمتَ)².

وقراءة الكسائي بضم التاء، على أنها تاء المتكلم، أي أن موسى -عليه السلام- يقول لفرعون ردًا له على اتهامه إياه بالسحر، أنا أعلم علم اليقين أني رسول، ولستُ مسحورًا، وإن ما جئتُ به آياتٌ بيناتٌ من عند الله.

أما من قرأ بفتح التاء (علمت)، فهي تاء الخطاب، والمعنى: لقد علمت يا فرعون أن ما جئتُ به ليس سحرًا، لأن فرعون قد علم مقدار ما يتهيأ للسحرة فعله، وأن ما جاء به موسى لا يتهيأ لساحر، كما أن ابتلاع العصاحبال السحرة وباقي المعجزات دليل لا شبهة فيه على صدق موسى –عليه السلام–، قال تعالى: ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَالسَّمَ اللهُ اللهُ مُ ظُلِّمًا وَعُلُواً اللهِ إلى السورة النمل:14].

<sup>1</sup> ينظر: ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم (ت 728هـ): الاستقامة (2 مج)، محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود -المدينة المنورة، ط1، 1403هـ، (233/2).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (309/2).

وتفيد القراءتان أن موسى عليه السلام قال ردًا على فرعون واتهامه إياه بالسحر: كلانا يعلم علم اليقين أن ما جئتُ به ليس سحرًا، وإنما بصائر بينات من الله، وإنك لا تُكذّب بها إلا عنادًا واستعلاءً عن قبول الحق، وهذا من يقينه -عليه السلام- وقوة حُجته وثقته برسالة ربه، فهو -عليه السلام- لم يعبّر عن يقينه بصدق دعوته فقط، وإنما لقوّتها بيّن أن فرعون نفسه يعرف صدقها. وفي هذا درس للدعاة أن يتحلّوا بالثقة عندما يبلّغون رسالة الله، فهم يحملون رسالة الحق، وإنما يتردد من كان يشكّ في صلاحيّة ما يدعو إليه أو صدقه، وليس هذا بمقام يناسب من يوصلون للخلق رسالة الحقّ.

كما أنه من الممكن أن يُستقاد من قراءة الخطاب (لقد علمت)، أنه من المطلوب أحيانًا من الداعية أن يسبر نفوس المدعوّين ويكشف لهم عن سبب عدم قبولهم دعوة الحقّ، فموسى –عليه السلام– واجه فرعون بأنه في حقيقة نفسه يعلم صدق ما يدعو إليه، إلا أن ما منعه من الإيمان استكباره وخوفه على ملكه وجاهِه، وهذه العلّة النفسيّة المانعة من الإيمان تختلف من شخص لآخر، واليوم ممكن أن يُستقاد من هذا المبدأ في حوار الملحدين، فهم –غالبًا– في حقيقة نفوسهم يعلمون أنه لا بد للكون من خالق، إلا أن إنكار ذلك يوافق هوًى في نفوسهم، أو شهواتٍ تسيطر عليهم، فمواجهة المدعوّ بالأسباب التي تمنعه من اتباع الهدى رغم علمه بصدقه قد تجعله يستقيق ويراجع نفسه، بعدما أوقفه الداعي على الأسباب التي تقف حائلًا بينه والإيمان.

## المطلب الرابع: الموازنة بين الشدة واللين في الدعوة

مع أن الأصل في الدعوة لين الخطاب، واستمالة قلوب المدعوّين، إلا أن الداعي أو المربي قد يمرّ بمواقف يكون استعمال اللين فيها مخالفًا للحكمة، بل تكون الشدة والحزم أنسب للمقام، فقد قال -تعالى- لموسى وهارون -عليهما السلام- لمّا أمرهما بدعوة فرعون: ﴿فَقُولَا لَهُ وَقُلَا لَيَّنَا لَعَلّهُ وَيَتَذَكّرُ أَوْ يَحَنّيٰ ﴿ السورة طه:44]، لكن لمّا رأى فرعون الآيات البينات واستمرّ في المعاندة والمكابرة وإضلال الناس وتخويفهم قال له موسى عليه السلام ﴿وَإِنّي لَأَظُنُّكَ يَنِفْرَعَوْنُ مَثّبُورًا ﴿ السَورة الإسراء:102]، وكذلك الأمر في خطابه موسى عليه السلام هوايي لَلْفَلْ عَلَيْهِمْ عَليْهِمْ الله عليه وسلم: ﴿يَا أَيُّهُا ٱلنّبِيُ جَهِدِ ٱلْكُفّارَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاعْلُظً عَلَيْهِمْ

وَمَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ وَاللَّهِ عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم اللين والرحمة، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِي اللَّين والرحمة، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِي اللَّين والرحمة، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَمُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

ومثل هذا المعنى نجده في قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَلْقَوْاْ قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُم بِهِ ٱلسِّحُرُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُطِلْهُ وَإِنَّ اللَّهَ سَيُطِلْهُ وَإِنَّ اللَّهَ سَيُطِلْهُ وَإِنَّ اللَّهَ سَيُطِلْهُ وَإِنَّ اللَّهَ اللَّهُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ السورة يونس: 81].

حيث تعددت القراءات الواردة في كلمة (السحر)، فقرأها أبو عمرو وأبو جعفر بزيادة همزة استفهام قبل همزة الوصل (ء آلسحر)، في حين قرأ الباقون بحذف همزة الاستفهام (السحر).

فالاستفهام في قراءة أبي عمرو (ءآلسحر)، استفهام إنكار وتحقير لما جاء به السحرة، والمعنى على هذه القراءة: أي شيء جئتم به؟ ءآلسحر هو؟ أهذا ما في وسعكم؟ أما قراءة الباقين (السحر)، بدون همزة استفهام، تفيد معنى التقرير والإخبار، أي أن موسى عليه السلام يردّ عليهم ادعاءهم بأن ما جاء به سحر، قائلًا لهم: بل الذي جئتم به هو السحر.

وقد جمعت القراءتان بين توبيخ موسى عليه السلام السحرة والرد على اتهامهم2.

وفي توبيخه –عليه السلام– للسحرة وتشنيعه عليهم ما جاؤوا به درس للدعاة والمربّين، فالتنويع بين أساليب الترغيب والترهيب مهم في التعامل مع المدعوّين، وقد يلزم استعمال الترهيب بعد إقامة الحجة عليهم واستمرارهم في المعاندة والمكابرة، فموسى عليه السلام بدأ أول ما بدأ الدعوة بلين القول، كما أمره ربه تبارك وتعالى: ﴿فَقُولَا لَهُ وَقَلَا لِيِّنَا لَعَلَهُ مِ يَتَذَكَّرُ أُو يَخَشّى ﴿ السورة طه: 44]، أما وقد كابروا واستمرّوا في الكذب واتهام

.  $^2$  ينظر توجيه القراءتين ودلالة كل منهما في الفصل الأول من هذه الرسالة، ص $^2$ 

ا ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (378/1).

موسى -عليه السلام- بالسحر وخداعهم الناس، ففي هذه الحالة يكون التوبيخ أو التقريع أنسب للمقام، وقد يوقظ لاهيًا من غفلته.

ويمكن أن يُستَقاد أيضًا من قراءة الإخبار (ما جئتم به السحر)، وانتقاله -عليه السلام- من الدفاع إلى الهجوم، بقوله إنهم هم أنفسهم السحرة، أن الداعية عليه أن لا يكتفي بالدفاع عن نفسه ودعوته ضد الشبهات التي يرميها الأعداء، وإنما عليه أحيانًا أن ينتقل إلى الهجوم على الباطل وبيان زيفه، ونلاحظ اليوم كثرة اشتغال المسلمين بالدفاع ضد الشبهات التي يرميها المشككون من الملحدين، وكذلك ما يسمّى بجمعيّات حقوق المرأة، والتي هي فعليًا لا يهمّها مصلحة المرأة، وإنما هدفهم الأساسي تدمير آخر حصن منيع لدى المسلمين، وهو حِصن الأسرة، فمع أهمية الدفاع عن كل ذلك ضد الشبهات، إلا أن مثل هؤلاء لا يكفي في مواجهتهم الدفاع عن ما يهاجمون به الإسلام وما يتهمونه به من ظلم للمرأة، وإنما علينا الانتقال لمواجهتهم بزيف ادعاءاتهم من خلال بيان وضع المرأة والأسرة عندهم، والذي يناقض ادعاءاتهم المزعومة من أنهم يريدون حريّة المرأة، فعلينا أن نكشف للناس زيف الباطل، وكذبهم فيما يدّعونه، وذلك أجلى للحقّ وأوضح له في قلوب الناس وعقولهم.

وهناك لفتة أخرى تُستَفاد من قراءة الاستفهام (ما جئتم به ءآلسحر) الذي هو استفهام إنكار وتقليل، حيث يظهر استعمال موسى –عليه السلام– ما يمكن تسميته بـ(النقد الساخر)، من خلال تقليله من شأن السحر الذي جاء به السحرة، فمع أن الأصل في النقد أن يكون موضوعيًّا، إلا أن النقد الساخر قد يكون أحيانًا أنجع في صرف الناس عن الباطل، وذلك بعد الاجتهاد في نقد الباطل نقدًا موضوعيًّا، ويؤيّد هذا قول نوح –عليه السلام– للكفار لمّا سخروا من صنعه السفينة بعدما لبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عامًا: ﴿إِن تَسْخَرُواْ

#### المطلب الخامس: بناء خطاب الدعوة على الثقة بالمدعوّبين

من أهم ما يلزم الداعية في دعوته الناس إلى الله؛ التخلص من الخوف، فهذا يعينه على المضيّ قدمًا في طريقة الدعوة.

ويظهر هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَوْ حَيْنَا إِلَى مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ عِبَادِى فَأَضْرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ عَبِهَا لَا تَخَفُّنُ وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [سورة طه:77].

حيث تعددت القراءات القرآنية في قوله تعالى (لا تخاف) من الآية المذكورة، فقرأ حمزة بحذف الألف وسكون الفاء (لا تخف)، في حين قرأ الباقون بإثبات الألف ورفع الفاء (لا تخاف)1.

ففي قراءة حمزة الفعل (تخَفْ) مجزوم، وتكون (لا) هنا ناهية، فهو نهي لموسى -عليه السلام- أن يخاف من أن يدركه فرعون وجنوده، أو أن يغرق في اليمّ، لأن الله معه بالعون والتأييد والنصرة.

أما قراءة الجمهور فالفعل فيها مرفوع على الاستئناف، و(لا) هنا للنفي لا للنهي، بمعنى ليس، أي: لست تخاف، وفي ذلك مزيد تطمين لموسى عليه السلام، بمعنى أن الخوف غير حاصل عندك أصلًا، لأن الله معك، ومن كان الله معه فلا شيء عليه، قال أبو زهرة: "و "لا" هنا للنفي لا للنهي، فالمعنى ليس من شأنك أن تخاف اللحاق بك، ولا تخشى بعد اليوم بطش فرعون وقومه"2.

فالقراءتان جمعتا بين نهي موسى -عليه السلام- عن الخوف، ونفي وقوع الخوف عنده أصلًا، زيادةً في تطمينه عليه السلام.

والمتأمل في القراءتَين، يرى أن الله -عز وجل- نهى موسى عن الخوف أولًا، ثم رفع ثقته بنفسه حين بيّن له أنّ مثلَه لا يخاف بطش العدق، كما قال تعالى في سورة النمل: ﴿ يَكُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَيّ

<sup>.</sup>  $^{1}$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، ( $^{221/2}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو زهرة: زهرة التفاسير، (4759/9).

ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ اسورة النمل: 10]، وفي هذا درس للدعاة والمربّين أن يبنوا خطابهم مع المدعوّين على الثقة بهم، كأن يقول المعلّم لطلابه: عليكم أن تجتهدوا في الدراسة، وأنا واثقٌ أنكم ستجتهدون، وهذا يرفع من ثقة المتربي بنفسه فيجتهد في فعل ما أمره به مربّيه، أو الانتهاء عن ما نهاه عنه.

ويُستَفاد المعنى نفسُه من قوله تعالى لموسى عليه السلام: ﴿قَالَ قَدْ أَجِيبَت دَّعُوتُكُمَا فَأَسَتَقِيمَا وَلَا تَبَبَعَآنِ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعُ لَمُونَ ﴿ اسورة يونس:89].

فقد تعددت القراءات الواردة في قوله تعالى (ولا تتبعان)، فقرأ ابن ذكوان بتخفيف النون مكسورةً (ولا تَتَبعانِ)، في حين قرأ الباقون بتشديد النون (ولا تَتَبعانِ)1.

فقراءة الجمهور بتشديد النون (ولا تتبعان)، الفعل فيها مجزوم بـ(لا) الناهية، والنون للتوكيد، وحُرّكت بالكسر لالتقاء الساكنين، أما قراءة ابن ذكوان فقال بعض المفسرين أن (لا) فيها نافية، والنون فيه علامة رفع المثنى لا نون التوكيد<sup>2</sup>.

فأفادت قراءة النهي، أن الله –عز وجل– نهى موسى وهارون –عليهما السلام– عن اتباع سبيل الذين لا يعلمون، أي لا تسلكان طريق الجَهَلة الذين لا يعلمون صدق الإجابة وحكمة الإمهال، فتستعجلا الأمر قبل أوانه. أما قراءة التخفيف، فالله –عز وجل– يخبر الرسولين أن ليس من شأنهما اتباع سبيل الذين لا يعلمون، فهم منزّهون عن مثل هذا.

ومن مجموع القراءتين يُستَفاد أن الله عز وجل نهى نبيين عن اتباع طريق الجهلة أولًا، ثم يبين لهما أنّ حالهما ليس كذلك، أي أن حالهم أساسًا عدم اتباع الجهلة، إلا أنّ الله يذكّر عباده أحيانًا لتثبيتهم،

<sup>2</sup> ينظر: القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، (376/8)، النسفي: مدارك التنزيل وحقائق التأويل، (38/2)، السمين الحلبي: الدر المصون، (262/6)، ابن عاشور: التحرير والتنوير، (273/11).

ا ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (286/2).

كما قال تعالى لنبيّه محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَافِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ۞﴾[الأحزاب:1].

المطلب السادس: أهمية إيجاد الداعي الرغبة في نفوس المدعوّين والسير معهم تدريجيًا في طريق الإصلاح

إن من حكمة الداعي أن يبدأ مع المدعوّ بالترغيب للدّين، ثم يتدرّج معه شيئًا فشيئًا ولا يداهمه بكل التكاليف دفعة واحدة، يقول منقذ السقّار: "ومن مراعاة أحوال المدعوّين ما يختص بالمسلم الجديد، فلقد يفرح كلّ منا بإسلام كافر، وانتقاله من الوثنية إلى التوحيد... ونستطيع أن نلحظ جموع الفرحين من المسلمين وهي تحيط بالمسلم الجديد، وكلّ يريد أن يعلمه شيئًا من الإسلام، وهنا يختلط على البعض سلّم الأولويات، فيمسكه بالمقلوب، فتسمع بعضهم يبادر المسلم الجديد إلى وجوب الختان، أو ضرورة طلاق المهتدية من زوجها الكافر، أو دعوة المهتدي إلى هجر والدّيه وأسرته، أو ترك الخمر والتدخين، فيُهيّأ للمسلم الجديد أن تكاليف الإسلام مما لا يُطاق، ولربما كان ذلك اليوم الأول والأخير له في الإسلام بسبب رعونة بعض المتحمسين واختلاط سلم الأولوبات عليهم وتسرّعهم غير المحمود في البلاغ، وجهلهم بحكمة التشريع".

قال تعالى: ﴿أَذْهَبُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَىٰ ۞ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ۞ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَىٰ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

تتحدث الآيات عن دعوة موسى عليه السلام فرعون، حيث دعاه مخاطبًا إياه على سبيل التلطّف، داعيًا إياه إلى اتباع الهدى، الذي فيه زكاة نفسه وطهارتها.

وقد تعددت القراءات القرآنية الواردة في كلمة (تزكّى)، فقرأها المدنيان، وابن كثير ويعقوب بتشديد الزاي (تزكّى)، في حين قرأ الباقون بتخفيفها (تزكّى)<sup>2</sup>.

السقار ، منقذ بن محمود: الدعوة والداعية -رؤية معاصرة ، رابطة العالم الإسلامي ، العدد <math>266 ، 1436 هـ ، 174

ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (398/2).

والقراءتان أصلهما من الفعل (تتزكّى)، إلا أن قراءة التخفيف حذفت إحدى التاءَين، فصارت (تزكّى)، أما في قراءة التشديد فأدغمت التاء الثانية في الزاي فصارت (تزّكي)1.

وقراءة (تزكّى) فيها حذف أحد الحرفين، مما يدلّ على التخفيف، والغرض منها إيجاد الرغبة في التزكية، وتوجيه فرعون إلى تزكية نفسه وتطهيرها من الذنوب، وقد استخدم لذلك أسلوبًا حسنًا، فسأله باستخدام (هل لك) على سبيل التلطّف، الذي يجيب عليه كل عاقل بـ(نعم)، لاسيما أنه سينقل فرعون من النقيض إلى النقيض.

أما قراءة (ترّكّى) التي تفيد التدرج والحدوث شيئًا ففيها الدلالة على السعي، ورسم الطريق والمسعى نحو التزكية<sup>2</sup>.

وقد جمعت القراءتان بين معنيَي التخفيف الذي يوجد الرغبة ويشجّع على القَبول، والتدرّج الذي يسهّل الطريق للمدعوّين.

وفي القراءتين دلالة تربوية للدعاة، فالداعي يوجِد في نفس المدعق الرغبة بالشيء الإيجابي الحسن، ويُعينه على بذل الجهد، ويسهّل له طريقه، ويشهد لهذا المعنى حديث عائشة رضي الله عنها، حيث قالت: "إنما نزل أول ما نزل منه سورة من المفصل، فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء: لا تشربوا الخمر، لقالوا: لا ندع الخمر أبدًا، ولو نزل: لا تزنوا، لقالوا: لا ندع الذمر أبدًا، ولو نزل.

ففي الحديث دلالة واضحة على أن الدعوة بإيجاد الرغبة في نفوس المدعوّين عن طريق ذكر الجنة والنار، ثم تدرّج التشريع حتى وصل إلى تحريم ما كان متأصلًا في نفوسهم زمن الجاهلية من الزنا والخمر.

 $^{6}$  البخاري، محمد بن إسماعيل: صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب تأليف القرآن، رقم الحديث: 4993،  $^{6}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: ابن زنجلة: حجة القراءات، (ص:749)، محيسن: القراءات وأثرها في علوم العربية، (44/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السامرائي: بلاغة الكلمة، ص37-38.

# المبحث الثاني: دلالات تربوية متعلقة بالدعاء

المتأمل لما ورد في القرآن من دعاء الأنبياء عليهم السلام ربَهم عز وجل، يستنتج كثيرًا من آداب الدعاء، وأسباب استجابته، وفي هذا المبحث دلالات تربوية متعلّقة بالدعاء، مستَنتجة من تعدد القراءات القرآنية في قصة موسى عليه السلام.

# المطلب الأول: الإلحاح في الدعاء

الإلحاح على الله في الدعاء، وبيان سبب ما يطلب السائل من الله، يكون أدعى لإجابة الله إياه، وإعطائه سؤله، ويظهر ذلك في تعدد القراءات الواردة في قوله تعالى في دعاء موسى عليه السلام: ﴿وَٱجْعَل لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي ۞ هَرُونَ أَخِي ۞ ٱشَدُد بِهِ ۗ أَرْدِي ۞ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ۞ (طه:29-32).

حيث تعددت القراءات القرآنية في كلمات (اشدد، وأشركه) الواردة في الآيات السابقة، فقرأ ابن عامر بهمزة قطع مفتوحة في (أشدد)، وضم همزة (وأُشركه)، في حين قرأ باقي القراء بهمزة وصل في (اشدد)، وفتح همزة القطع في (وأشركه).

فقراءة الجمهور (اشدد، وأُشركه)، كما سلف في الفصل الأول $^2$ ، جاءت صيغة الأمر على معنى الدعاء، فموسى -عليه السلام- يسأل الله أن يشدّ أزره بأخيه هارون، وأن يشركه في أمره، أي في النبوّة $^3$ .

أما قراءة ابن عامر (أَشدد، وأُشركه)، بصيغة الفعل المضارع، بتقدير الفاعل (أنا)، فيها معنى التعليل، أي: إنك يا رب إن جعلت أخي وزيرًا لي، أَشد به أزري وأُشركه في أمري.

3 ينظر توجيه كل من القراءتين في الفصل الأول ص22.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (320/2).

<sup>2</sup> ينظر ص من هذا البحث

وقد جمعت القراءات بين معنيَيْن، فهي تبيّن أن موسى عليه السلام طلب من الله أن يرسل معه أخاه هارون وزيرًا، وسأل ربّه أن يشدّ به أزره ويعينه في أمر الرسالة، وكذلك علّل وبيّن موسى لربّه –عز وجل– سبب طلبه وإلحاحه، وأن ذلك لمصلحة الدعوة، وفي هذا دلالة تربوية، أن يجمع العبد مع الدعاء بيان الأسباب التي دفعته لهذا الدعاء، وفي ذلك إلحاح من العبد على الله، كما في دعاء زكريا عليه السلام ﴿فَهَبُ لِى مِن قَالِ يَعْقُوبَ ﴿ وَمِن أَالِ يَعْقُوبَ ﴾ [مريم: 5-6].

قال سيّد قطب معلّقًا على تفصيل موسى –عليه السلام– في الدعاء: "لقد أطال موسى سؤله، وبسط حاجته، وكشف عن ضعفه، وطلب العون والتيسير والاتصال الكثير، وربه يسمع له، وهو ضعيف في حضرته، ناداه وناجاه، فها هوذا الكريم المنان لا يخجل ضيفه، ولا يرد سائله، ولا يبطىء عليه بالإجابة الكاملة: «قالَ: قَدْ أُوتيتَ سُؤْلَكَ يا مُوسى»"1.

حيث تعددت القراءات القرآنية الواردة في قولِه تعالى: (يصدقني)، فقرأ عاصم وحمزة برفع القاف (يصدقُني)، فقرأ الباقون بالجزم (يصدقُني)<sup>2</sup>.

ففي قراءة الرفع (يصدقُني)، تكون الجملة الفعلية صفة لكلمة (ردءًا)، والتقدير: فأرسله معي ردءًا مصدقًا لي، أما في قراءة الجزم فتكون جملة (يصدقُني) جوابًا للطلب، أي إنك يا رب إن أرسلته معي عونًا لي، صدقني فيما أقول.

<sup>-</sup> يقطب، سيد إبراهيم (ت 1385هـ): في ظلال القرآن، دار الشروق – بيروت– القاهرة، ط17، 1412 هـ. (4/ 2333).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، ( $^{341/2}$ ).

وتبيّن القراءتان أن موسى –عليه السلام – كان حريصًا على أن يرسل الله معه أخاه هارون ليكون معينًا له على حمل هذه الرسالة وتبليغها، لذا طلب من الله سبحانه عونًا له، مرة ببيان صفة هذا المعين، أن من صفته أنه يصدّقه، لأنه أفصح لسانًا، ومرة بجعل نتيجة التصديق من هارون متحققة في حال إرساله ردءًا له، وفي القراءتين معًا دلالة تربوية مهمة تعلمنا أدب من آداب الدعاء، فعندما يحتاج العبد من ربه شيئًا ويدعو لتحقيقه، عليه أن يلحّ في الطلب ببيان أهمية ذلك الطلب بالنسبة له، ودواعي طلبه لذلك، كما فعل موسى عليه السلام، وكما فعل زكريا –عليه السلام – فيما تم ذكره في المثال السابق، وهذا أدعى لإجابة الدعاء.

#### المطلب الثاني: بثّ الشكوى لله تعالى والبوح بمكنونات النفس

إن أولى من تَبُثَ إليه شكواك، وتبوح له بآلامك، هو خالقك ومالكك ورازقك حجل جلاله-، وهذا المعنى يُستَنتج من دعاء موسى عليه السلام: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِيَّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ۞ وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِيسَانِي فَأْرْسِلَ إِلَىٰ هَدُرُونَ۞﴾[سورة الشعراء:12-13].

فموسى -عليه السلام- بثّ لربه ما يخشاه من تكذيب فرعون له، ومن ضيق الصدر الذي قد يحصل بسبب هذا التكذيب، وما ينتج عنه من عدم انطلاق اللسان ببيان الحجة، ولذا طلب من الله أن يرسل معه أخاه هارون.

وقد تعددت القراءات القرآنية الواردة في قوله تعالى: (ويضيق، ولا ينطلق)، فقرأ يعقوب بنصب الفعلين: (ويضيق، ولا ينطلق)<sup>1</sup>.

ففي قراءة الجمهور، برفع الفعلين، يكون الفعلان معطوفين على: أخاف. والتقدير: إني أخاف أن يكذبون، وإني يضيق صدري، وإني لا ينطلق لساني. فبيّن موسى عليه السلام ثلاثة علل أو معاذير لطلبه من ربه إرسال هارون معه: خوف التكذيب، وضيق الصدر، وعدم انطلاق اللسان.

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (335/2).

أما في قراءة يعقوب، بنصب الفعلين، فالفعلان معطوفان على (يُكَذِّبون)، أي: إني أخاف أن يكذبون، وأن يضيقَ صدري، وأن لا ينطلقَ لساني. فالخوف متعلق بالأمور الثلاثة السابقة الذكر: التكذيب، وضيق الصدر، وعدم انطلاق اللسان. فإن قيل: الخوف يكون لأمر سيقع، فكيف يخاف حبسة اللسان وهي موجودة عنده؟ قلنا أن خوفه كان من زبادتها، فإن التكذيب سبب لضيق الصدر ، وضيق الصدر يؤدي إلى صعوبة التعبير وإيصال المعنى، فخاف –عليه السلام– أن لا يستطيع بسبب ذلك تفنيد التكذيب وإيصال حقيقة الرسالة، قال أبو الحسن الأندلسي: "ومع هذا فلا يبعد دخولهما في (أخاف)، فإن المرء قد يخاف ما ثبت عنده من نفسه، ولا سيما خوفه أن لا يبيّن -مع ضيق صدره لمشاهدة التكذيب، ومع علة لسانه- رسالةً ربه"<sup>1</sup>.

وتدل القراءتان على أن موسى -عليه السلام- بيّن أن ضيق الصدر وعدم انطلاق اللسان حاصل عنده، وأنه يخشى زيادتهما وتفاقمهما لحظة المواجهة مع فرعون إن هو كذبه، فالقراءتان جمعتا بين ما هو متحقق، وما هو متوقع الحدوث عند موسى عليه السلام.

وبالجمع بين القراءات تتضح دلالة تربويّة لطيفة، فبثّ الشكوى والبوح بمكنونات النفس وخلجاتها، وما يخشاه موسى عليه السلام، واضح في القراءَات المذكورة، كما كان بثُّ آماله لله –عز وجل– في المثال السابق واضحًا أيضًا، فكلما كان العبد أقرب لربِّه، يبتِّ إليه شكواه وآماله وآلامه، صار العبد أقوى بالله، وكان ذلك أدعى لإجابة دعائه، وهذا يشبه دعاء سيدنا زكريا -عليه السلام- حيث بتَّ ضعفه وشكواه لله في دعائه فقال: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا ۞ [سورة مريم: 4]، والله أعلم.

اً الأندلسي، أبو الحسن شريح بن محمد (ت 539هـ): الجمع والتوجيه لما انفرد بقراءته يعقوب بن إسحاق الحضرمي البصري، تحقيق: د. غانم قدوري الحمد، دار عمار، ط1، 2000م-1420هـ. ص66.

# المبحث الثالث: دلالات تربوية تتعلق ببيان سنّة الله في الظالمين

من إحسان الله سبحانه أنه يضاعف للمحسن ثوابه، ومن عدله أنه لا يُعاقِب الظالم إلا بما اقترفه من الذنوب، قال تعالى: ﴿مَن جَاءَ بِاللَّهِ عَشْرُ أَمْثَ اللَّهَ أَوْمَن جَاءَ بِاللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَمَن جَاءً بِاللَّهِ عَلَيْهُ وَمَن جَاءً بِاللَّهِ عَلَيْه وَهُمْ لَا يَعْدِيه الله على الله على الله على الظالمين.

#### المطلب الأول: ضلال العبد يكون جزاءً على أفعاله لا ابتداءً من الله سبحانه

حيث تعددت القراءات في قوله تعالى: (وصدً)، فقرأ يعقوب والكوفيون بضم الصاد (وصُدً)، في حين قرأ الباقون بفتحها (وصَدً).

فقراءة فتح الصاد (وصَدً)، على البناء للمعلوم، بمعنى أن فرعون صدّ الناس عن سبيل الله، وسعى في ذلك جهده، حيث طلب من وزيره هامان أن يبني أن يبني له بناءً عاليًا عظيمًا<sup>2</sup>، لعله يبلغ به ما يؤديه إلى

. الزَجّاج: معاني القرآن وإعرابه، (4/ 375): كل بناء عظيم فهو صرح.  $^2$ 

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (298/2).

السماوات¹، ليطلع وبرى إله موسى، ثم استدرك لئلا يحسب القوم أن يقينه بألوهيته تزحزح من دعوة موسى: "وإني لأظنه كاذبًا"، وأنه إنما يربد ذلك ليبطل دعوى موسى –عليه السلام–، وبهذه الشبه وغيرها زُبّن لفرعون سوء عمله، وأعجب به، وصَدَّ الناس عن سبيل الله.

أما القراءة بضم الصاد (وصُدَّ)، فهي على البناء لما لم يُسَمَّ فاعله، والذي صَدَّ فرعونَ عن السبيل هو أعمالُه السيئة وظلمُه الناسَ واستعلاؤه وادعاؤه الألوهية، وسعيُه في إضلالهم.

فتدل القراءتان على أن فرعون سعى في إضلال الناس، تارةً بتلبيس الحق عليهم، وتارةً بملاحقتهم وتهديدهم، فهو بذلك أضلَّ الناس، فكانت نتيجة ذلك أن ازداد في نفسه ضلالًا على ضلال.

والقراءتان معًا تجليان حقيقة مهمة في القضاء والقدر، وهي أن سعي الإنسان في الظلم وإضلال الناس وإفسادهم، يقابله الجزاء من الله بإضلاله، فالله عز وجل لا يظلم مثقال ذرّة، وإضلال فرعون إنما حصل بسبب ما كان فيه من فساد وطغيان، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا زَاعُواْ أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمَّ ﴿ إسورة الصف:5]، وقال أيضًا: ﴿ وَيُضِلُّ ٱللَّهُ ٱلظَّالِمِينِ فَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ١٠ [سورة إبراهيم: 27].

ومن الآيات التي قررت الحقيقة نفسَها، ما ورد في دعاء موسى عليه السلام: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا ٓ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ وِينَةً وَأَمْوَلًا فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِكَ ۖ رَبَّنَا ٱطْمِسْ عَلِيٓ أَمْوَلِهِمْ وَٱشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ١٥٥ [سورة يونس:88].

فتتحدث الآيات عن دعاء موسى -عليه السلام- على فرعون وملئه، لمّا يئس من إيمانهم، وذاك لأن استمرارهم فيما هم عليه يزيدهم ضلالًا وبضل غيرهم، وهو يشبه دعاء نوح عليه السلام، قال تعالى: ﴿وَقَالَ

الرازى: مفاتيح الغيب، (27/ 516): كل ما أدّاك إلى شيء فهو سبب له، فأسباب السماوات: ما يؤديه إلى السماوات.  $^{1}$ 

فُحُ رَّبِ لَا تَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّالًا ۞ إِنَّكَ إِن تَذَرُهُمْ يُضِلُّواْ عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُواْ إِلَّا فَاجِرَا حَفَّارًا ۞ ﴾ [سورة نوح: 26-27].

وقد تعددت القراءات القرآنية في كلمة (ليضلوا) الواردة في الآية، فقرأها الكوفيون بضم الياء (ليُضلوا)، في حين قرأ الباقون بفتح الياء (ليَضلوا)<sup>1</sup>.

فقراءة الكوفيين (ليُضِلوا)، والمعنى على هذه القراءة: أن فرعون وملأه أضلوا الناس بطغيانهم واستعبادهم وكثرة أموالهم.

أما قراءة (ليَضلوا)، فمعناها أنهم هم أنفسهم ضلوا عن الصراط المستقيم، فلم يتبعوا الهدى الذي جاء به موسى -عليه السلام-2.

والقراءتان تقرّران النتيجة نفسها التي ذُكرَت في المثال السابق، فإضلال فرعون وملأه الناسَ وسعيهم في الصد عن سبيل الله، كانت نتيجته أن ازدادوا في أنفسهم ضلالًا، ولا يظلم ربُك أحدًا.

# المطلب الثاني: كفران النعمة وحجودها سبب في زوالها

قال تعالى: ﴿كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمِ ۞ وَنَعَمَةِ كَانُواْ فِيهَا فَكِهِينَ ۞ [سورة الدخان:25-27].

تعددت القراءات القرآنية الواردة في كلمة (فاكهين)، فقرأها أبو جعفر بحذف الألف بعد الفاء (فكهين)، في حين قرأ الباقون بإثباتها (فاكهين)<sup>3</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (262/2).

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر ص من هذا البحث.

<sup>3</sup> ينظر: ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، (354/2).

فقراءة الإثبات (فاكهين)، كما تم بيانه في الفصل الأول $^1$ ، تبيّن ما كان فرعون وقومه متنعمين متلذذين به من رغد العيش وكثرة النعم التي تتجدد عليهم.

وأما قراءة الحذف (فكهين)، فمعناها هنا: أَشِرين بَطِرين<sup>2</sup>، وكأنهم لإلفهم ثبوت النعمة ودوامها صاروا بها مستخفين مستهزئين.

. ينظر: -35 من الفصل الأول.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: الأزهري: معاني القراءات، (32/3)، الآلوسي: روح المعاني، (122/13).

#### الخاتمة

الحمد لله على ما يسر من إتمام هذا البحث، فما كان فيه من توفيق فمن الله، وما كان فيه من خطأ أو قصور فمن الباحثة.

#### وقد خلصت الدراسة إلى نتائج، أهمها:

- تعددت القراءات القرآنية الواردة في قصة موسى عليه السلام رسولًا في أربعةٍ وثمانين موضعًا.
  - تعدّد القراءات في الكلمة القرآنية هو بمثابة تعدد الآيات، وهذا يبرز إعجاز القرآن الكريم.
- لتعدد القراءات أثر في إثراء المعاني الدلالية المستنبطة من الآية، وفي الفصل الأول نماذج من ذلك، كالتي تجمع بين دلالتّي إصدار الأمر وتهيئة الظروف المناسبة لحصوله، ودلالتّي حرص موسى عليه السلام على قول الحق ووجوب ذلك عليه، وغيرها.
- تعدد القراءات يثري الصورة الفنية في القصة القرآنية، وفي الفصل الثاني نماذج لذلك، مثل ما ورد في تعدد القراءات في استغاثة هارون بأخيه موسى عليهما السلام.
- لتعدّد القراءات القرآنية أثر في تنوّع الأساليب التربوية المستنبطة منها، وفي الفصل الثالث من البحث نماذج تتعلّق ببيان سنة الله في الظالمين.

#### التوصيات

# في ختام هذا البحث، توصى الباحثة بما يأتي:

- الاهتمام بدراسة أثر تعدد القراءات القرآنية في التفسير وتنوّع الدلالات المستنبطة منها.
- ربط المعاني المستنبطة من تعدد القراءات القرآنية بما يمكن تطبيقه في الواقع، مثل الدلالات التربوية.
- الاهتمام بإبراز جماليّة الآيات من خلال التصوير الفني فيها، مع توظيف تعدد القراءات القرآنية في إثراء هذه الصور.

# قائمة المصادر والمراجع

- الأخفش الأوسط، سعيد بن مسعدة، البلخي ثم البصري، (ت: 215هـ)، معاني القرآن (2 مج)، تحقيق: الدكتورة هدى محمود قراعة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1411هـ-1990م.
- أرشد، محمد شوقي، وآخرون (2020): دلالة الصورة الفنية في قصة موسى عليه السلام في القرآن الكريم -سورة الشعراء نموذجا، بحث منشور في مجلة الكترونية: مجلة سيبويه: اللغة العربية وتعليمها، العدد2.
- الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراءات (3 مج)، مركز البحوث في كلية الآداب -جامعة الأزهري: محمد بن أحمد (ت 370هـ): معاني القراء الأداب الأزهري: محمد الأداب الأزهري: محمد الأداب الأزهري: محمد الأداب الأزهري: محمد الأداب الأداب الأزهري: محمد الأداب الأزهري: محمد الأزهري: محمد الأداب الأزهري: معاني الأزهري: محمد الأزهر: محمد
- الآلوسي، محمود عبد الله (ت 1270هـ)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني (16 مج)، تحقيق: على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية -بيروت، ط1، 1415هـ.
- الأندلسي، أبو الحسن شريح بن محمد (ت 539هـ): الجمع والتوجيه لما انفرد بقراءته يعقوب بن إسحاق الخضرمي البصري، تحقيق: د. غانم قدوري الحمد، دار عمار، ط1، 2000م-1420هـ
- البخاري: محمد بن إسماعيل (ت 256هـ): الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه، تحقيق: محمد الناصر، دار طوق النجاة، ط1، 1422هـ.
- البغا، مصطفى ديب، ومستو، محيي الدين ديب: الواضح في علوم القرآن، دار الكلم الطيب /دار العلوم الانسانية -دمشق، ط2، 1418هـ-1998م.
- ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم (ت: 728هـ): الاستقامة (2 مج)، محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود -المدينة المنورة، ط1، 1403هـ.

- الثعلبي: أحمد بن محمد بن إبراهيم (ت 427هـ): الكشف والبيان عن تفسير القرآن (10 مج)، تحقيق: عبد الله الجهني وهاشم باصرة، دار التفسير، جدة السعودية، ط1، 1436هـ 2015م.
- جاد، محمد حسن (2015): القراءات وأثرها على المعنى في قصة موسى عليه السلام -عرض ودراسة. (رسالة دكتوراه). مصر: الأزهر فرع طنطا.
- ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (ت 833هـ): النشر في القراءات العشر (2 مج)، تحقيق: علي محمد الضباع (ت 1380هـ)، المطبعة التجارية الكبري.
- ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (ت 833هـ): منجد المقرئين ومرشد الطالبين، دار الكتب العلمية، ط1، 1420هـ-1999م.
- حرب، سامية عاهد (2018): أثر تعدد القراءات القرآنية في تنوّع الأساليب التربوية "دراسة تحليلية". (رسالة دكتوراه). الأردن: جامعة العلوم الإسلامية العالمية.
- حماد، آمال خميس عبد القادر (2013): أثر القراءات القرآنية العشر في التصوير الفني في القرآن، الجامعة الإسلامية، غزة. بحث منشور في مجلة جامعة القدس المفتوحة للأبحاث والدراسات، العدد 30.
- أبو حيان، محمد بن يوسف الأندلسي (ت 745هـ): البحر المحيط في التفسير، تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر -بيروت،1420هـ.
- ابن خالويه، الحسين بن أحمد (ت 370هـ): الحجة في القراءات السبع، تحقيق: عبد العال سالم مكرم، دار الشروق، بيروت، ط4، 1401هـ.
  - درويش: محيي الدين: إعراب القرآن وبيانه (10 مج)، دار الإرشاد، حمص -سورية، ط4، 1415هـ.
- الرازي، محمد بن عمر (ت 606ه): مفاتيح الغيب التفسير الكبير، دار إحياء التراث العربي -بيروت، ط3، 1420هـ.

رضا، محمد رشيد (ت 1354هـ): تفسير المنار (12 مج)، الهيئة المصربة العامة للكتاب، 1990م.

الزجّاج، إبراهيم بن السري (ت 311هـ): معاني القرآن وإعرابه (5 مج)، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1408هـ الزجّاج، إبراهيم بن السري (ت 311هـ): معاني القرآن وإعرابه (5 مج)، عالم الكتب، بيروت، ط1، 1408هـ الزجّاج، إبراهيم بن السري (ت

الزمخشري، محمود بن عمرو (ت 538ه): الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل (4 محمود بن عمرو (ت 538ه): الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل (4 محمود بن عمرو (ت 1407هـ)، دار الكتاب العربي، بيروت، ط3، 1407هـ.

ابن زنجلة، عبد الرحمن بن محمد، (ت حوالي 403هـ): حجة القراءات، تحقيق: سعيد الأفغاني، دار الرسالة.

أبو زهرة، محمد بن أحمد (ت 1394هـ)، زهرة التفاسير (10 مج)، دار الفكر العربي.

السامرائي، فاضل صالح: بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، شركة العاتك لصناعة الكتاب، القاهرة، طبعة خاصة بالعراق.

السامرائي، فاضل صالح: معانى الأبنية في العربية، دار عمار، الأردن، ط2، 1428ه-2007م.

السامرائي، فاضل صالح: معاني النحو (4 مج)، دار الفكر، عمان -الأردن، ط1، 1420هـ-2000م.

سعد، أحمد: التوجيه البلاغي للقراءات القرآنية، رسالة دكتوراه، جامعة عين شمس، مكتبة الآداب، القاهرة، 1997.

السعدي: عبد الرحمن بن ناصر (ت 1376هـ): تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط1، 1420هـ -2000م.

السقار، منقذ بن محمود: الدعوة والداعية -رؤية معاصرة، رابطة العالم الإسلامي، العدد 266، 1436هـ.

السمعاني، منصور بن محمد (ت: 489هـ): تفسير القرآن، تحقيق: ياسر إبراهيم وغنيم غنيم، دار الوطن، السمعاني، منصور بن محمد (1418هـ-1997م.

السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (ت: 756هـ): الدر المصون في علوم الكتاب المكنون (11 مج)، تحقيق: أحمد محمد الخراط، دار القلم، دمشق.

سويد، انشراح أنس: أثر تعدد القراءات في بلاغة النظم القرآني، رسالة دكتوراه في جامعة دمشق، 2015م، 1436هـ.

سيبويه، عمرو بن عثمان (ت 180هـ): الكتاب (4 مج)، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1408هـ-1988م.

ابن سيده، علي بن إسماعيل (ت 458هـ): المحكم والمحيط الأعظم (11 مج)، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية بيروت، ط1، 1421هـ-2000م

أبو شامة، عبد الرحمن بن إسماعيل (ت: 665ه): المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، تحقيق: طيار آلتي قولاج، دار صادر -بيروت، 1395هـ-1975م.

الصباغ، محمد لطفي: لمحات في علوم القرآن واتجاهات التفسير، المكتب الإسلامي -بيروت، ط3، 1990م.

الشعراوي، محمد متولي (ت 1418هـ): تفسير الشعراوي الخواطر (19 مج)، مطابع أخبار اليوم

الشوكاني، محمد بن علي (ت 1250ه): فتح القدير، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب -دمشق، بيروت، ط1، 1414هـ.

الطبري: محمد بن جرير (ت: 310هـ): جامع البيان عن تأويل آي القرآن (24 مج)، تحقيق: أحمد شاكر، دار التربية والتراث، مكة المكرمة، ط1، 1420هـ-2000م.

طنطاوي، محمد سيد: التفسير الوسيط للقرآن الكريم، دار نهضة مصر، الفجالة القاهرة، ط1.

الطوالة، نمشة بنت عبد الله: أثر القراءات المتواترة في القصص القرآني (قصص النساء أنموذجًا). بحث منشور في مجلة الدراسات الإسلامية، الرباض، العدد 2.

ابن عاشور، محمد الطاهر (ت 1393هـ): التحرير والتنوير (30 مج)، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984هـ.

عباس، فضل حسن: قصص القرآن الكريم، دار النفائس للنشر والتوزيع -الأردن، ط3، 1430هـ-2010م. عباس، فضل حسن: قصص القرآن الكريم، دار النفائس للنشر والتوزيع -الأردن، ط3، 1364هـ-2010م. عبد الباقي، محمد فؤاد: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن، دار الحديث، القاهرة، 1364هـ.

أبو عبيدة، معمر بن المثنى (ت: 209هـ): مجاز القرآن، تحقيق: محمد فواد سزگين، مكتبة الخانجى، القاهرة، 1381هـ.

العز بن عبد السلام، عز الدين عبد العزيز (ت 660هـ)، مجاز القرآن، تحقيق: مصطفى الذهبي، مؤسسة العز بن عبد السلام، لندن، 1419هـ-1999م.

ابن عطية: عبد الحق بن غالب الأندلسي (ت 542هـ): المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تحقيق: عبد السلام محمد، دار الكتب العلمية -بيروت، ط1، 1422هـ.

ابن فارس، أحمد (ت: 395هـ): معجم مقاييس اللغة (6 مج)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، 1399هـ 1979م.

أبو علي الفارسي، الحسن بن أحمد (ت 377هـ): الحجة للقراء السبعة (7 مج)، تحقيق: بدر الدين قهوجي، وبشير جويجابي، دار المأمون للتراث، دمشق/ بيروت، ط2، 1413هـ-1993م

أبو عمرو الداني، عثمان بن سعيد (ت 444هـ): المكتفى في الوقف والابتدا، تحقيق: محيي الدين عبد الرحمن رمضان، دار عمار، ط1، 1422هـ-2001م.

الفراء، يحيى بن زياد (ت 207ه): معاني القرآن، تحقيق: أحمد النجاتي وآخرون، دار المصرية للتأليف والترجمة –مصر، ط1.

الفيروزآبادى، مجد الدين محمد بن يعقوب (ت: 817هـ): القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، مؤسسة الرسالة، بيروت -لبنان، ط8، 1426هـ-2005م.

القاضي، عبد الفتاح (ت: 1403هـ): البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة، دار الكتاب العربي، بيروت البنان.

القضاة، محمد، وآخرون: مقدمات في علم القراءات، دار عمار -عمان (الأردن)، ط1، 1422هـ 2001م.

القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد (ت 671هـ): الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية القاهرة، ط2، 1384هـ 1964م.

قطب، سيد إبراهيم (ت 1385هـ): التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، ط17.

قطب، سيد إبراهيم (ت 1385هـ): في ظلال القرآن، دار الشروق -بيروت -القاهرة، ط17، 1412هـ.

ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر (ت 774هـ): تفسير القرآن العظيم (8 مج)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، ط2، 1420هـ-1999م.

محيسن، محمد سالم (ت 1422هـ): القراءات وأثرها في علوم العربية (2 مج)، مكتبة الكليات الأزهرية الخاهرة، ط1، 1404هـ 1984م

محيسن، محمد سالم (ت 1422هـ): المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة (3 مج)، مكتبة أولاد الشيخ، الجيزة -مصر، ط1، 2013م.

مسلم، مسلم بن الحجاج النيسابوري (ت 261 هـ): صحيح مسلم = المسند الصحيح، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت.

مكي بن أبي طالب، أبو محمد القيسي (437ه): الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها، تحقيق: محيى الدين رمضان، مؤسسة الرسالة، ط3، 1404هـ 1984م.

ابن منظور، محمد بن مكرم (ت 711ه): لسان العرب (15 مج)، دار صادر -بيروت، ط3، 1414هـ.

مهنا: أسامة بلال: تعدد القراءات وأثره في اتساع المعنى: دراسة تحليلية على مشاهد اليوم الآخر في القرآن، رسالة دكتوراه، جامعة العلوم الإسلامية الماليزية، 2022م.

مهنا، محمود عبد الكريم (2018)، أثر تعدد القراءات في التصوير الفني في القصص القرآني -بحث تطبيقي على قصة موسى. ورقة بحثية في المؤتمر المحلي الثالث للعلوم والعلوم الاجتماعية، جامعة العلوم الإسلامية الماليزية.

مهنا، محمود عبد الكريم (2020): الإعجاز البلاغي بتنوع القراءات المتواترة في المفردات القرآنية -دراسة تحليلية مقارنة. (رسالة دكتوراه). ماليزيا: جامعة العلوم الإسلامية الماليزية.

مهنا، محمود عبد الكريم: مختارات من دروس التفسير للشيخ بسام جرار، جمع وإعداد: د. محمود مهنا.

النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد (ت 710هـ): مدارك التنزيل وحقائق التأويل (3 مج)، تحقيق: يوسف على بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت، ط1، 1419هـ-1998م

# الملاحق

ملحق أ الجداول

جدول 6 المواضع التي تعددت فيها القراءات في ما بعد الإنجاء

| موضع ورودها في                     | القراءة | القراءة         | القراءة               | القراءة الأولى                  | رقم          | السورة     | اارق  |
|------------------------------------|---------|-----------------|-----------------------|---------------------------------|--------------|------------|-------|
| موصح وروده <i>تي</i><br>كتاب النشر | الرابعة | الثالثة         | الثانية               | المراجان المولتي                | ريم<br>الآية | السورة     | الريم |
| (212 /2)                           | الرابعة |                 | الماني-<br>وَاعَدنا   | <br>وَعَدْنا                    | 51           | البقرة     | 1     |
| (212/2)                            |         |                 | واعدد<br>(الباقون)    | وحمد<br>(البصريان وأبو جعفر)    |              | البعره     | 1     |
| (215 /2)                           |         | :: 1            | (الباقون)<br>تُغفَر   | (البصريان وابو جعس              | 58           | 11         | 2     |
| (215 /2)                           |         | نَغفِر ١٠١١ . ١ | •                     | <u> </u>                        |              | البقرة     | 2     |
| (2.52, /2)                         |         | (الباقون)       | (ابن عامر)            | (المدنيّان)                     | 154          | 1 .21      | 2     |
| (253 /2)                           |         | لا تَعْدُوا     | لا تَعْدُوا           | لا تَعَدُّوا                    | 134          | النساء     | 3     |
|                                    |         | (الباقون)       | (أبو جعفر)            | (ورش)                           | 1 / 1        | ٤          |       |
| (271 /2)                           |         |                 | أنجَيْناكم            | أنجَاكم                         | 141          | الأعراف    | 4     |
|                                    |         |                 | (الباقون)             | (ابن عامر)                      |              |            |       |
| (271 /2)                           |         |                 | يُقَتِّلون            | يَقْتُلون                       | 141          | الأعراف    | 5     |
|                                    |         |                 | (الباقون)             | (نافع)                          |              |            |       |
| (212 /2)                           |         |                 | ووَاعَدْنا            | وَوَعَدْنا                      | 142          | الأعراف    | 6     |
|                                    |         |                 | (الباقون)             | (البصريان وأبو جعفر)            |              |            |       |
| -271 <i>/</i> 2)                   |         |                 | دگًا                  | دَكَّاءَ                        | 143          | الأعراف    | 7     |
| (272                               |         |                 | (الباقون)             | (الأخوان وخلف)                  |              |            |       |
| (272 /2)                           |         |                 | بِرِسَالَاتي          | بِرِسَالَتي                     | 144          | الأعراف    | 8     |
|                                    |         |                 | (الباقون)             | (المدنيّان وابن كثير ورَوح)     |              |            |       |
| (272 /2)                           |         |                 | ُ الرُشْد             | ر<br>الرَشَد                    | 146          | الأعراف    | 9     |
| , ,                                |         |                 | (الباقون)             | (الأخوان وخلف)                  |              |            |       |
| (272 /2)                           |         | حُلِيّهم        | ر<br>حَلْيهم          | جليّهم                          | 148          | الأعراف    | 10    |
| ( , ,                              |         | (الباقون)       | (يعقوب)               | (حمزة والكسائي)                 |              | ,          |       |
| (272 /2)                           |         | (3)             | ر. و.<br>يرحمنا ريُنا | ر و و تيا<br>ترحمنا ربّنا وتغفر | 149          | الأعراف    | 11    |
| ( /-)                              |         |                 | ير<br>وبَغفر          | ر<br>(الأخوان وخلف)             |              | <i>J</i> - |       |
|                                    |         |                 | ريدر<br>(الباقون)     | (3 69-24)                       |              |            |       |
| (272 /2)                           |         |                 | (ببون)<br>ابن أمَّ    | ابن أمّ                         | 150          | الأعراف    | 12    |
| (2/2/2)                            |         |                 | ,                     | ,                               |              | الا حراف   | 14    |
|                                    |         |                 | (الباقون)             | (ابن عامر والكوفيون عدا حفص)    |              |            |       |

| (215 /2) |           |                 | نَغْفِر        | تُغْفَر                        | 161 | الأعراف | 13 |
|----------|-----------|-----------------|----------------|--------------------------------|-----|---------|----|
|          |           |                 | (الباقون)      | (المدنيّان وابن عامر ويعقوب)   |     |         |    |
| (272 /2) | خطيئاتِكم | خطاياكم         | خطيئتُكم       | خطيئاتُكم                      | 161 | الأعراف | 14 |
|          | (الباقون) | (أبو            | (ابن عامر)     | (المدنيّان ويعقوب)             |     |         |    |
|          |           | عمرو)           |                |                                |     |         |    |
| (321 /2) |           |                 | أنجَينَاكم     | أنجَيتُكم                      | 80  | طه      | 15 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (الأخوان وخلف)                 |     |         |    |
| (321 /2) |           | وواعَدْناكم     | ووَعَدْناكم    | وواعدتُكم                      | 80  | طه      | 16 |
|          |           | (الباقون)       | (البصريان      | (الأخوان وخلف)                 |     |         |    |
|          |           |                 | وأبو جعفر)     |                                |     |         |    |
| (321 /2) |           |                 | رزقناكم        | رزقتُكم                        | 81  | طه      | 17 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (الأخوان وخلف)                 |     |         |    |
| (321 /2) |           |                 | فيَحِلَّ       | فَيَحُلَّ                      | 81  | طه      | 18 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (الكسائي)                      |     |         |    |
| (321 /2) |           |                 | يَحلِل         | يَحلُل                         | 81  | طه      | 19 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (الكسائي)                      |     |         |    |
| (321 /2) |           |                 | أَثَرِي        | ٳؚؿ۠ڔۑ                         | 84  | طه      | 20 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (رویس)                         |     |         |    |
| -321 /2) |           | بمِلْكِنا       | بمُلْكِنا      | بمَلْكِنا                      | 87  | طه      | 21 |
| (322     |           | (الباقون)       | (الأخوان وخلف) | (المدنيان وعاصم)               |     |         |    |
| (322 /2) |           |                 | حَمَلْنا       | حُمِّلْنا                      | 87  | طه      | 22 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (المدنيان وابن كثير وابن عامر  |     |         |    |
|          |           |                 |                | وحفص ورويس)                    |     |         |    |
| (272 /2) |           |                 | يَبْنَؤمَّ     | يَبْنَوُمِّ                    | 94  | طه      | 23 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (ابن عامر وشعبة والأخوان وخلف) |     |         |    |
| (322 /2) |           |                 | لم يبصروا      | لم تبصروا                      | 96  | طه      | 24 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (الأخوان وخلف)                 |     |         |    |
| (322 /2) |           |                 | ان تُخْلَفَه   | لن تُخْلِفَه                   | 97  | طه      | 25 |
|          |           |                 | (الباقون)      | (ابن كثير والبصريان)           |     |         |    |
| (322 /2) |           | لَنُحَرِّقَنَّه | لَنُحْرِقَنَّه | لَنَحْرُقَنّه                  | 97  | طه      | 26 |
|          |           | (الباقون)       | (ابن جمّاز)    | (ابن وَردان)                   |     |         |    |
|          |           |                 |                |                                |     |         |    |



# **An-Najah National University Faculty of Graduate Studies**

# THE SEMANTICS OF THE CONSECUTIVE QUR'ANIC RECITATIONS IN THE STORY OF MOSES -PEACE BE UPON HIM-

# By Hadeel Khalid Jbara

# Supervisor

Prof. Odeh Abdullah

This Thesis is Submitted in Partial Fulfillment of the Requirements for the Degree of Prophet of Fundamentals of Religion (Isul Al-deen), Faculty of Graduate Studies, An-Najah National University, Nablus- Palestine.

# THE SEMANTICS OF THE CONSECUTIVE QUR'ANIC RECITATIONS IN THE STORY OF MOSES -PEACE BE UPON HIM-

#### By Hadeel Khalid Jbara Supervisor Prof. Odeh Abdullah

#### **Abstract**

This study was prepared to show the significance of the multiple recitations of the Qur'an, by highlighting some of the significances derived from the multiple recitations in the story of our Prophet Moses, peace be upon him.

The study began with an introductory chapter to introduce the frequent Qur'anic readings, and the definition of the story of Moses -peace be upon him- in the Holy Qur'an, then presenting the places of multiple frequent Qur'anic readings in the story of our Prophet Moses, peace be upon him.

Then the study moved to the first chapter to present some semantic meanings of the multiple frequent Qur'anic readings in the story of Moses, peace be upon him, in various scenes from his message -peace be upon him- to Pharaoh and the Children of Israel.

Whereas, in the second chapter, the study demonstrated the impact of the multiple frequent Qur'anic readings on enriching the artistic image, through the story of Moses -peace be upon him- with Pharaoh and the children of Israel (Banu Israel).

In the last chapter, the study demonstrated what can be benefited from the multiplicity of frequent Qur'anic recitations in the story of Moses, peace be upon him, in the diversity of educational methods, such as the educational indications related to the characteristics of the preacher, and educational indications related to prayer, and others related to the statement of the Sunnah of Allah -the Almighty- regarding the oppressors.

The study adopted the inductive approach to limit the places in which there were many frequent Qur'anic recitations in the story of Moses, peace be upon him. Then the method of analysis and elicitation of the explanatory, educational and mental pictorial implications of these multiple readings.

The study concluded that the multiplicity of frequent Qur'anic readings has a significant role in enriching the meanings derived from the verses, particularly in the Qur'anic stories, which are rich in educational gestures and artistic images, and this contributes to the statement of the perfection of the miracle of the Holy Qur'an.

**Keywords**: Significances, multiple readings, the story of Moses, Qur'anic stories, artistic depiction, educational indications.