

جامعة النَّجاح الوطنيَّة كليَّة الدّراسات العليا

# الأسطورة في تفسير الفخر الرازي

إعداد مؤيد أحمد سعيد خلف

إشراف أ. د. إحسان الديك

قدمت هذه الأطروحة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها بكلية الدراسات العليا في جامعة النجاح الوطنية في نابلس، فلسطين. 2022م

# الأسطورة في تفسير الفخر الرازي

# إعداد مؤيد أحمد سعيد خلف

# نوقشت هذه الرسالة بتاريخ 2022/05/11م، وأجيزت:

| - Abt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أ. د. إحسان الديك       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| التوقيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المشرف الرئيسي          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أ. د. ناصر الدين الشاعر |
| التوقيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الممتحن الداخلي         |
| A Company of the Comp | د. عبد المالق عيسى      |
| التوقيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الممتحن الداخلي         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اً. د. محمد نعامنة      |
| التوقيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الممتحن الخارجي         |

```
الإهداء
```

إلى أبي وأمي

إلى زوجتي الحبيبة شروق

إلى أو لادي الأعزاء: أوس، وإياس، وقصى، وقيس

إلى أساتذتي الكرام

إلى أستاذي الدكتور إحسان الديك، الذي كان وما زال باعثُ همّة، ومنارة إلهام

إلى زملائي الطلبة

إلى كل متدبر يُعمل العقل، ويدقق الفكر في القرآن العظيم

إلى دعاة الإصلاح من أهل الإسلام

إلى كل باحث عن الحق والحقيقة

أهدي هذا العمل المتواضع

### الشكر والتقدير

الحمد لله الذي أمدّني بالطاقة والوسع لإنجاز هذا العمل، ومن علي بالرّغبة فيه، والصبر على البحث والتحرير، ووفّر لي ظروف التمكين والتوفيق، فله سبحانه جزيل الشكر، وجميل العرفان، وحسن الثناء.

والشكر موصول من شغاف القلب لزوجتي العزيزة، التي ما برحت تكيف البيئة المواتية للدراسة، في خضم البيت المضطرب بصخب الأبناء الأعزاء.

وأخص بالشكر الوفير، الأستاذ الفاضل الدكتور إحسان الديك، الذي لولاه ما تحركت الهمّـة في هـذه المهمّمة، فله جزيل الامتنان على ما فيه من اهتمام بالغ بالموضوع، وعلى تشجيعه، وما كان يبديه مـن ملحظات مُهمة، وآراء مقومة.

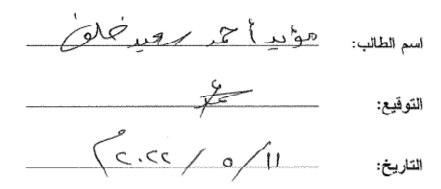
وأشكر أعضاء لجنة المناقشة، الذين سيبذلون الوسع في المقاربة والتصويب، خدمة للبحث، وتوجيها للباحث في التسديد والتجويد.

ولكم جميعا فائق الشكر وبالغ التقدير

أنا الموقع أدناه مقدم الرسالة التي تحمل عنوان:

# الأسطورة في تفسير الفخر الرازي

أقر بأن ما اشتملت عليه هذه الرسالة هي نتاج جهدي الخاص، باستثناء ما تمت الإشارة اليه حيثما ورد، وأن هذه الرسالة ككل أو أي جزء منها لم يقدم من قبل لنيل أية درجة أو لقب علمي أو بحثي لدى أية مؤسسة تعليمية أو بحثية أخرى.



٥

# فهرس المحتويات

| ع  | الإهداء                                   |
|----|-------------------------------------------|
| 2  |                                           |
| ٥  | الإقرار                                   |
| و  | فهرس المحتويات                            |
| ح  | الملخص                                    |
| 1  | المقدمة                                   |
| 6  | التمهيد                                   |
| 11 | الفصل الأول: الأسطورة في الظواهر الطبيعية |
| 12 | انحباس الشمس                              |
| 16 | انشقاق القمر                              |
| 21 | وظيفة الشهب                               |
| 25 | نتق الجبل                                 |
| 28 | انفلاق البحر                              |
| 32 | النار التي لا تحرق                        |
| 39 | ریح سلیمان                                |
| 42 | نقل عرش بلقيس                             |
| 47 | مائدة السماء                              |
| 53 | الفصل الثاني: الأسطورة في الإنسان ولوازمه |
| 53 | رفع عيسى إلى السماء                       |
| 62 | إحياء الموتى                              |
| 70 | نوم أصحاب الكهف                           |
| 74 | موت سليمان                                |
| 76 | يد موسى                                   |
| 78 |                                           |
| 80 | عمر نوح                                   |
| 86 | الفصل الثالث: الأسطورة في الحدوان         |

| h   | Abstract                                 |
|-----|------------------------------------------|
| 140 | المراجع العلمية                          |
|     | الخاتمة                                  |
|     | الحجر يتكلم                              |
|     | حجر موسى الهارب                          |
| 128 | انفجار الحجر المحمول بعيون الماء         |
| 126 | عصا تضيء                                 |
| 123 | نخلة مريم                                |
| 112 | الشجر يتكلم                              |
| 111 | الفصل الرابع: الأسطورة في النبات والجماد |
| 105 | حيو انات تتكلم                           |
| 104 | تسبيح الطير                              |
| 100 | هدهد سلیمان                              |
| 97  | حوت يونس                                 |
| 94  | حوت موسى                                 |
| 88  | طيور إبراهيمطيور إبراهيم                 |

### الأسطورة في تفسير الفخر الرازى

إعداد مؤيد أحمد سعيد خلف إشراف أ. د. إحسان الديك

#### الملخص

تتناول هذه الدراسة الأسطورة في تفسير الفخر الرازي؛ حيث تكمن أهمية بحث هذا الموضوع في الكشف عن أبعاد أسطورية، تسللت إلى تفسير القرآن العظيم، فتبين عن مدى تمثّلات بعض مرويات التفسير، مع كثير من الأساطير والخرافات، التي كانت تحكم المعرفة لدى حضارات العالم القديم، واقتضت طبيعة البحث أن يكون في مقدمة، وتمهيد، وأربعة فصول، وخاتمة.

جاء في التمهيد ترجمة موجزة للرازي، ونبذة عن تفسيره، ومصادر التفسير.

وأما الفصل الأول، فتناول الأسطورة في الظواهر الطبيعية، وقد تمثلت في انحباس الشمس، وانشقاق القمر، ووظيفة الشهب في حرق الشياطين، ونتق الجبل، وانفلاق البحر، والنار التي لا تحرق، وريح سليمان، ونقل عرش بلقيس، ومائدة السماء.

وأما الفصل الثاني، فأتى على الأسطورة في الإنسان ولوازمه، وبحثت فيه ما تسلل لموضوعات رفع عيسى، عليه السلام، إلى السماء، وإحياء الموتى، ونوم أصحاب الكهف، وموت سليمان عليه السلام، ويد موسى البيضاء، عليه السلام، ورزق مريم، وعمر نوح المديد، عليه السلام.

وأما الفصل الثالث، فكان عن الأسطورة في الحيوان، وشمل ذلك طيور إبراهيم عليه السلام، وحوت موسى عليه السلام، وحوت يونس عليه السلام، وهدهد سليمان عليه السلام، وتسبيح الطير، وحيوانات تتكلم بلغة الإنسان.

وأما في الفصل الرابع، فعرض للأسطورة في النبات والجماد، وبخاصة الشجر المتكلم، ونخلة مريم، والعصا المضيئة، وانفجار الحجر المحمول بعيون الماء، والحجر الهارب بثوب موسى، والحجر المتكلم بلسان الإنسان.

ووقفت فيما بحثته من موضوعات، على تجلياتها الأسطورية، وما يعتريها من ارتدادات قديمة، كاشفا جذورها الأولى.

وتناولت في الخاتمة، أهم النتائج والتوصيات، التي أفضت إليها الدراسة.

الكلمات المفتاحية: الأسطورة؛ تفسير؛ الفخر الرازي.

#### المقدمة

في دراستي هذه: الأسطورة في تفسير الفخر الرازي، تناولت التصورات الأسطورية التي تسللت السي التفسير القرآني، في تفسير الفخر الرازي، وأبرزت النصوص الميثولوجية للحضارات القديمة ذات العلاقة، وكذلك أساطير المعتقدات الدينية قبل الإسلام، ورصدت البعد المؤثر في تاك التصورات، وقدمت آراء مختلفة قديمة وحديثة حول تلك التصورات.

إنّ رصد تمثّلات التفسيرية، وشيوعها في مظان فهم النص المقدّس، تساعد في إعادة إنتاج تفسير بعيد عن البنية التفسيرية، وشيوعها في مظان فهم النص المقدّس، تساعد في إعادة إنتاج تفسير بعيد عن الإسرئيليات، بحيث يتواءم والسياق القرآني الأصيل، من أجل النهوض بالأمة، فالمحاولات التجديدية المعتبرة تأتي متصلة بالتراث والأصالة، ومنغرسة في تربة الماضي، ومنه تتبعث نحو الحداثة، الأمر الذي سيجعل من هذه الدراسة إسهاما متواضعا في هذا السياق الذي يجمع بين الأصالة والحداثة، فتتيح الوقوف على المكونات الأسطورية، في أكثر مصادر الأمة اعتمادا لبناء الفكر والوجدان؛ من أجل عزل الدخيل والدخن عن جزء مهم جدا من التراث العظيم.

ولا أزعم أنني جمعت مسارات الأساطير كلها في تفسير الفخر الرازي، فحصرها يتطلب دراسة أكبر مما تسمح به طبيعة هذه الدراسة، وإنما تتاولت بالدراسة ما اشتهر وظهر، وما ارتأيته يحقق الكفاية، ولا أدعى أن ما سأقدمه من معالجة للنصوص يعد الحقيقة المطلقة.

لقد اخترت تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب للإمام محمد الرازي فخر الدين موضوعا لدراستي، كونه من أجل التفاسير ويكاد يخلو من الإسرائيليات¹، التي توفر بيئة خصبة لنمو الخرافات والأساطير، وصاحبه ممن نبغ في العقليات، ووصف بسيد الحكماء²، يقول فيه ابن خلكان:

<sup>1</sup> ينظر: أبو شهبة، محمد بن محمد: **الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير**، ط4، مكتبة السنة، القاهرة، 1408هــ، ص134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم: عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، دار مكتبة الحياة، بيروت، 1965م، ص462.

"فاق أهل زمانه في علم الكلام والمعقولات وعلم الأوائل"  $^1$ ، ويصفه ابن حجر برأس في الذكاء والعقليات  $^2$ ، والدراسة ستكشف عن مدى تسلل الأساطير إلى هذا التفسير، مع ما عليه صاحبه من العقلانية والحكمة، فما بالنا مع غيره ممن تساهل في الأخذ بالاسرائيليات  $^2$ 

وتضافرت عوامل متعددة لاختيار هذه الدراسة، فنحن بحاجة لفاعلية عقلية دينية بعيدة عن الإسرائيليات والأساطير، ويندرج عملي بهذه الدراسة في هذا السبيل، إضافة إلى غياب الدراسات في هذا المسار، دفعني لخوض هذا المجال، حتى يصبح للبحث قيمة واعتبار، كما أن بذل الجهد في علوم الدين يضاعف الأجر والثواب، إذا اقترن بنية الإصلاح وخدمة المسلمين، وهذا العمل المتواضع يأتي في الذود عن روح الإيمان الأصيل، من خلال سبر غور التفسير، و الكشف عن دخن الأساطير، فرغبت

## ويمكن تحديد مشكلة البحث فيما يأتي:

- ما هي مصادر التفسير؟
  - وما حدّ الإسرائيليات؟
- وما هي الأساطير التي برزت في تفسير الفخر الرازي فيما يتعلق بالظواهر الطبيعية؟
  - وكيف بدت الأسطورة المتعلقة بالإنسان ولوازمه؟
    - وما هي الاساطير التي ظهرت في الحيوانات ؟
      - وهل وردت أساطير في النباتات ؟
      - وكيف تجلت الأساطير في الجمادات؟

2

-

<sup>1</sup> ابن خلكان، أبو العباس: وفيات الأعيان وأنباء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، د.ط، دار صادر، بيروت، 1978م، ج4، ص249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر : العسقلاني، أحمد بن حجر : **لسان الميزان**، ط1، دار البشائر الإسلامية، بيروت، 2002م، ج6، ص318.

ونتمثل أهمية هذه الدراسة، في أنها تُلقي الضوء على الأساطير في تفسير القرآن العظيم، وتكشف بعضا من هذه التصورات، التي مازجت التفسير، مرتدية عباءة القُصناص والإخباريين، كما تسبر غورها، وتبين عن تجلّياتها.

إنّ هذه الدراسة برصدها للأساطير في تفسير الفخر الرازي، سابقة في هذا المضمار، ممّا يجعلها سُهمة متواضعة في تتقية التفسير من مدخولات الأمم قبل الإسلام، ومن دخيل الأهواء الإسرائيلية.

## واتبعت في هذه الدراسة المناهج البحثية الآتية:

- المنهج الاستقرائي: وأهدف به إلى استخراج المرويات ذات العلاقة من نصوص التفسير.
  - المنهج التحليلي: اعتمدته لتحديد المعاني الميثولوجية وتحليلها.
  - المنهج الوصفى: أصف الأسطورة وأجمع المعلومات حولها.
- المنهج التاريخي: أهتم من خلاله برصد بعض الأساطير في التفسير، وأستحضر نظائرها من الماضي السابق عليها لدى الأمم القديمة.

ومع كل ذلك أتْبعُ طريقة البحث المقارن؛ لغرض تحديد مواطن الاتفاق.

لقد طالعت العشرات من الكتب، و تصفّحت مواقع الانترنت، ومحركات البحث الالكترونية لعلي أعشر على كتاب أو بحث يتخصص في الأسطورة في التفسير القرآني بعامة، علاوة على التخصص في تفسير الفخر الرازي خاصة، إلا أنني لم أجد الى ذلك سبيلا، وما وجدته مجرد شنرات متناثرة في تضاعيف بعض الكتب؛ بما لا يجعلها بحثا متخصّصا في مجال هذه الدراسة، وما عثرت عليه، قد مس موضوعات متفرقة من مباحث متفرقة في التفاسير مسا طفيفا غير منظوم في سلك واحد، باستثناء دارسة سابقة لنفس للباحث نفسه في تفسير آخر بعنوان: الموروث الأسطوري في تفسير ابن كثير، عن حيث تعاول الباحث في الفصل الأول، تفسير ابن كثير، من حيث مصادره، والإسرائيليات التي تسللت

إليه، فأردف الأساطير والخرافات إلى التفسير، وقدّم نبذة عن حياة ابن كثير، وظروف عصره، وعرّف بمكانة تفسيره لدى العلماء، ومنهجه في تفسيره، وموقفه من الإسرائيليات، ورصد مركب "أساطير الأولين" في القرآن الكريم، مستعرضا مفهومه في التفسير، الذي عنى مكتوبات الأوائل دون أن يعني الذم والردّ.

وتتاول في الفصل الثاني، أساطير الخلق والتكوين، وتتاول الفصل الثالث، أساطير خرق العوائد الطبيعية، فعرض لأسطورة الطوفان العظيم، وطيور الأبابيل وناقة صالح، وحية موسى، ونملة سليمان، كما عرضها التفسير، مقدّما نظائر من الأساطير تحاكي ما في التفسير من أقاويل، وفي الفصل الرابع، تحدث عن أساطير المسخ والتحويل، وأما في الفصل الخامس، فتناول البحث أساطير الرموز 1، وهذه الدراسة السابقة ركزت على رصد الأساطير المتسللة إلى تفسير ابن كثير، ومقارنتها بنظائرها لدى الأمم الأخرى، ومدى التشابه والاتفاق مع ما قدّمه المفسرون، في حين تأتي هذه الدراسة على تفسير آخر عرف صاحبه بنبوغه في العقايات، لترصد جابنا آخر من متسلّلات الأساطير، تختلف موضوعاتها عما كان في الرسالة السابقة.

وقسمت الدراسة إلى مقدمة وتمهيد وأربعة فصول وخاتمة، عرضت في التمهيد ترجمة للرازي، ونبذة عن تفسيره، ومصادر التفسير، وأما في الفصل الأول فتناولت الأسطورة في الظواهر الطبيعية، متحدثا فيه عما تسلل لموضوعات انحباس الشمس، وانشقاق القمر، ووظيفة الشهب، ونتق الجبل، وانفلاق البحر، والنار التي لا تحرق، وريح سليمان، ونقل عرش بلقيس، ومائدة السماء.

وأما الفصل الثاني، الموسوم بالأسطورة في الإسان ولوازمه، فعرضت فيه رفع عيسى إلى السماء، وإما الفصل الثاني، ونوم أصحاب الكهف، وموت سليمان، ويد موسى، ورزق مريم، وعمر نوح.

4

خلف، مؤيد أحمد سعيد: الموروث الأسطوري في تفسير ابن كثير، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، 2015، صفحة حط

ثم عرضت في الفصل الثالث الأسطورة في الحيوان، فتحدثت عن طيور إبراهيم، وحوت موسى، وحوت يونس، وهدهد سليمان، وتسبيح الطير، وحيوانات تتكلم بلغة البشر.

وتتاولت في الفصل الرابع (الأسطورة في النبات والجماد)، فتطرقت إلى الشجر الذي يتكلم بلغة الإنسان، ونخلة مريم، وعصا تضيء في الليلة الظلماء، وانفجار الحجر المحمول بعيون الماء، وحجر موسى الهارب بثوبه، والحجر المتكلم بلسان البشر.

يلى ذلك الخاتمة، وقد اشتمات على النتائج والتوصيات، التي خلصت إليها الدراسة.

و لا أخفي ضخامة التحديات التي واجهتني خلال الدراسة، نظرا لكونها جديدة في مضمونها، وحسّاسة في موضوعها، ممّا استدعت سعة التفتيش، وعمق التمحيص، وكثرة التفحيص، فجسامة المهمة ألزمتني العمل الدؤوب والجهد المضني.

ولا أزعم الكمال في بحثي هذا، وحسبي أنّي بذلت الوسع، واستنهضت الطاقة، لعلّه يكون سهمة للباحثين في هذا الميدان، فيستدركون الغفلة، ويصوبون الزلّة، والمجال زاخر للبحث ماتع للفكر. مع جزيل الشكر للأستاذ الدكتور المشرف إحسان الديك، الذي كان وما زال باعث همّة، ومنارة إلهام، وما فتئ يقارب ويصوب، فجزاه الله خير الجزاء.

#### التمهيد

### ترجمة الرازي

أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين بن علي النيمي البكري الطبرستاني الرازي الشافعي، المعروف بالفخر الرازي، وبابن خطيب الري، مفسر ومتكلم وفقيه وأصولي وحكيم وأديب وشاعر وطبيب، شارك في كثير من العلوم الشرعية والعربية والحكمية والرياضية أ، ولد سنة أربع وأربعين وخمسمئة للهجرة على قول الذهبي  $^2$ ، في مدينة الري، وتوفي بهراة سنة ست وستمئة للهجرة  $^3$ .

كان الإمام فخر الدين علّامة وقته في كثير من العلوم، ونبغ في العقليات، ووصف بسيد الحكماء  $^4$ ، يقول فيه ابن خلكان: "فاق أهل زمانه في علم الكلام والمعقولات، وعلم الأوائل  $^5$ ، ويصفه ابن حجر برأس في الذكاء والعقليات  $^6$ .

له التصانيف المفيدة في فنون عدّة؛ منها تفسير القرآن الكريم، جمع فيه كل غريب وغريبة، وهو كبير جدا، وفي علم الكلام المطالب العالية، ونهاية العقول، وفي أصول الفقه المحصول، والمعالم، وفي الحكمة الملخص، وشرح الإشارات، وفي الطلسمات السر المكتوم، وفي النحو شرح المفصل، وله في الطب شرح الكليات للقانون، وغير ذلك العشرات من المؤلّفات 8.

<sup>1</sup> ينظر: كحالة، عمر رضا: معجم المؤلفين، ط1،مؤسسة الرسالة، بيروت، 1993م، ج3، ص558.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الذهبي، محمد بن أحمد: تاريخ الإسلام حوادث ووفيات، ط2، تحقيق: عمر عبد السلام التدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، 1997م، ج43، ص213.

<sup>3</sup> ينظر: ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم: عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، دار مكتبة الحياة، بيروت، 1965م، ص466.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السابق، ص462–465.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلكان، أبو العباس: **وفيات الأعيان وأنباء الزمان**، تحقيق: إحسان عباس، د.ط، دار صادر، بيروت، 1978م، ج4، ص249.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: العسقلاني، أحمد بن حجر: **لسان الميزان،** ط1، دار البشائر الإسلامية، بيروت، 2002م، ج6، ص318.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: ابن خلكان: وفيات الأعيان، ج4، ص249.

<sup>8</sup> ينظر: السابق، ج4، ص249. كحالة: معجم المؤلفين، ج3، ص559. ابن أبي أصيبعة: عيون الأنباء، ص470. الـذهبي: تـاريخ الإسلام، ج43، ص213–214.

#### تفسير الفخر الرازي

يقع تفسير الفخر الرازي المعروف باسم "التفسير الكبير ومفاتيح الغيب"، الذي اعتمدته للدراسة في ستة عشر مجلدًا، ويتألف كل مجلد من جزأين، إضافة إلى المجلد السابع عشر الذي حوى الفهارس، وقد بلغت صفحاته زهاء ثمانية آلاف ومئتين.

يعد هذا التفسير من أجل التفاسير، ويكاد يخلو من الإسرائيليات<sup>1</sup>، وقد حظي "بشهرة واسعة بين العلماء؛ وذلك لأنه يمتاز عن غيره من كتب التفسير بالأبحاث الفياضة الواسعة في نواح شتى من العلم"<sup>2</sup>، وكان الرازي "مولعًا بكثرة الاستنباطات والاستطرادات في تفسيره"<sup>3</sup>، وإطالاته كادت تطغى على كونه كتاب تفسير، ولذلك زعم بعضهم أن فيه كل شيء إلا التفسير<sup>4</sup>.

#### مصادر التفسير

عندما ابتعد الزمن عن عهد النبوة مست الحاجة لتفسير القرآن الكريم من أجل أقوام حديثي العهد بالإسلام، أو هم على غير اللسان العربي ممن دخلوا الإسلام، وهؤلاء الأقوام يشتركون بثقافتهم أو كتبهم المقدّسة مع بعض ما تناوله القرآن من أخبار الأمم ومعتقداتها، وقصص الأولين، ومسائل الخلق والتكوين.

ومع هكذا حاجة للتفسير تجد الأساطير مدخلا لها، خاصة ولم يرد عن النبي الكريم تفسيرا جامعا، كما نقل الزركشي عن القاضي الخُوبيّ: "أما القرآن فتفسيره على وجه القطع لا يُعلم إلا بان يسمع من الرسول عليه السلام، وذلك متعذر إلا في آيات قلائل"5، كذلك يقول محمد الذهبي: "إن ما نقل عن

<sup>1</sup> ينظر: أبو شهبة، محمد بن محمد: الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، ط4، مكتبة السنة، القاهرة، 1408هـ، ص134.

الذهبي، محمد حسين: التفسير والمفسرون، مكتبة وهبة، القاهرة، د.ت، ج1، ص208.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، ص210.

<sup>4</sup> ينظر: ابو شهبة: **الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير**، ص134. الذهبي: التفسير والمفسرون، ص210.

أن الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إسراهيم، دار التراث، القاهرة، ج1، -16.

الرسول صلى الله عليه وسلم، وعن الصحابة من التفسير، لم يتناول جميع آيات القرآن، وإنما فسروا ما غمض فهمه على معاصريهم، ثم تزايد هذا الغموض، على تدرج، كلما بعد الناس عن عصر النبي صلى الله عليه وسلم"<sup>1</sup>، فألقى القصاص "الكثير من الإسرائيليات والخرافات والأباطيل، وقد تلقفها الناس منهم؛ لأن من طبيعة العوام الميل إلى العجائب والغرائب"<sup>2</sup>، ولذلك نجد الدكتور محمد عجينة يقول: "وخلاصة القول، إن الأساطير قد مازجت فهم النص القرآني من بعض الأوجه"<sup>3</sup>.

وفي هذا السياق يقول أبو شهبة: "وما روي من قصص الأنبياء والمرسلين من إسرائيليات باطلة لا تليق بمقام الأنبياء، وعصمتهم، إلى نحو ذلك، وما أكثره في كتب النفاسير" وهذه الإسرائيليات تلقى بدلالتها "على ما كان يفعله من أسلم من يهود ونصارى، من إدخال ما كان يشغل رؤوسهم قبل إسلامهم، مسن الحديث والنفسير، فلم يكن الموضوع مجرد خيال، أو وهم، خلق خلقا، بل له أساس ما، يهم العالم والباحث درسه، وله قيمته الذاتية، وإن لم تكن له قيمته الإسنادية "5، وربما هذا ما دفع ابن تيمية للقول: إن المنقول في التفسير أكثره كالمنقول في المغازي والملاحم، ولهذا قال الإمام أحمد: ثلاثة ليس لها إسناد: النفسير، والملاحم، والمغازي "6، لذلك كانت المرويات "تشتمل على الغث، والسمين، والمقبول، والمردود "7، وبات "النفسير فضاء مناسبا للوضع، وكثرت فيه الرواية حتى اقترن بالقص، وارتبط بالملاحم والمغازي، وبات مثلها منبتًا لا أصل له "8.

وحدد الذهبي مصادر التفسير، فقال: "اعتمد المفسرون في فهمهم لكتاب الله تعالى على ما جاء في كتاب الله نفسه، وعلى ما رووه عن الصحابة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعلى ما رووه عن

الذهبي: التفسير والمفسرون، ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو شهبة، محمد بن محمد: **الإسرائيليّات والموضوعات في كتب التفسير**،ط4، مكتبة السنة، القاهرة، 1408هـ، ص89

<sup>3</sup> عجينة، محمد: **موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالته**ا، ط1، دار الفارابي، بيروت، 1994م، ص88

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابو شهبة، محمد بن محمد: الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، ص5

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أمين، أحمد: ضحى الإسلام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 2003م، ج2، ص143

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابن تيمية، نقي الدين أحمد بن عبد الحليم: **مقدمة في أصول التفسير**، تحقيق: عدنان زرزور،ط3، دار القرآن الكريم، بيروت، 1979م، ص58–59

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن خلدون، عبد الرحمن: **مقدمة ابن خلدون**، دار الفكر، د. ت.، ص439

<sup>8</sup> السعفي، وحيد: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ط1، الأوائل، دمشق، 2006م، ص31

الصحابة في تفسيرهم أنفسهم، وعلى ما يفتح الله به عليهم من طرق الاجتهاد، والنظر في كتاب الله تعالى، وقد روت لنا كتب التفسير كثيرًا من أقوال هؤلاء التابعين في التفسير، قالوها بطريق الـرأي والاجتهاد، ولم يصل إلى علمهم شيء فيها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو عن أحد من الصحابة $^{1}$ ، ومع طريق الرأي هذه "أدى إلى أن يلجؤوا، مضطرين، إلى أهل الكتاب؛ ليستفسروا منهم عن تفصيلات حكايات الأمم الماضية، وخاصة الذين أسلموا منهم"2، وأصبحت "الإشارة القرآنية الخاطفة... عالما كاملا لمخيال لا حدود له، يستمد عناصره من الموروث الثقافي العربي والأعجمسي، الإسلامي والمسيحي واليهودي، المحلي والكوني"<sup>3</sup>، والسبب في ذلك حسب ابن خلدون هو "أن العرب لم يكونوا أهل كتاب، ولا علم، وإنما غلبت عليهم البداوة والأمية، وإذا تشوقوا إلى معرفة شيء مما تتشوق إليه النفوس البشرية في أسباب المكونات، وبدء الخليقة، وأسرار الوجود؛ فإنما يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم، ويستفيدونه منهم، وهم أهل التوراة من اليهود والنصاري... وهؤلاء مثل كعب الأحبار، ووهـب بن منبه، وعبد الله بن سلام، وأمثالهم، فامتلأت التفاسير من المنقولات عندهم" 4، وفي هذا الاتجاه ذهب أحمد أمين، فقال: "إذا سمعوا إشارة إلى بدء الخليقة طلبوا بقية القصة، وإذا تليت عليهم آية فيها إشــــارة إلى حادثة لبني إسرائيل لم يقتنعوا إلا باستقصائها، وكان الذي يسد هذا الطمع، هو التوراة، وما علق عليها من حواش وشروح، بل وما أدخل عليها من أساطير، وقد دخل بعض هؤلاء اليهود في الإسلام فتسرب منهم إلى المسلمين كثير من هذه الأخبار، ودخلت في تفسير القرآن، يستكملون بها الشرح، ولـم يتحرج حتى كبار الصحابة، مثل ابن عباس من أخذ قولهم"<sup>5</sup>.

.

<sup>1</sup> الذهبي، محمد حسين: التفسير والمفسرون، ص99

الحاجي، محمد عمر: موسوعة التفسير قبل عهد التدوين، ط1، دار المكتبي، دمشق، 2007م، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> السعفى، وحيد: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص45

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خلدون، عبد الرحمن: **مقدمة ابن خلدون،** ص439

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أمين، أحمد: فجر الإسلام، ط10، دار الكتاب العربي، بيروت، 1969م، ص201

ومن الجدير ذكره أن وصف المرويات الدخيلة إلى الإسلام بالاسرائيليات وردت على وجه التغليب، يقول نعناعة: "اسم الإسرائيليات ليس على جهة الحقيقة، وإنما هو من قبيل التغليب<sup>1</sup>، وهو ما قاله أيضا فولتن: "يطلق علماء المسلمين كلمة إسرائيليات على جميع العقائد غير الإسلامية، ولا سيما تلك العقائد والأساطير التي دسها اليهود، أو النصارى، في الدين الإسلامي، منذ القرن الأول الهجري<sup>2</sup>، واستكشف السعفي ذلك، فقال مؤكدا أن الاسرائيليات: "ضاربة في قدم ثقافات أخرى، احتك بها اليهود اضطرارا في هجرتهم الدائمة، بعضها فارسي، وبعضها بابلي، وبعضها مصري قديم، ثم تبين أن ذلك البعض الفارسي، مأتاه هندي من الفيدا وآدابها، وذلك البابلي سومري عريق، وذلك المصري إفريقي أو يوناني."

<sup>1</sup> نعناعة، رمزي: الإسرائيليات وأثرها في كتب التفسير، ط1، دار القلم، دمشق، 1970م، ص74

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فلوتن، فان: السيادة العربية والشيعية والإسرائيليات في عهد بني أمية، ترجمة: حسن إسراهيم حسن،ط1، مطبعة السعادة، مصر،1934م، ص109

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السعفى، وحيد: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص145

### الفصل الأول

## الأسطورة في الظواهر الطبيعية

أنظر للي الأشجار حول المنزل؛ من تين ونخيل وتفاح وإجاص وعنب ورمان... وأتأمل ما تجود به من ثمار طيبة؛ لذة للآكلين، وهي تضرب جذورها في التراب الواحد، وترتوي من الماء الواحد، وتتعرض لشمس واحدة، في حين تتفاوت في ثمارها لونا وشكلا وطعما، أمعن الفكر في هذه الآيات الكونية، وأقول: كيف يمكن لماء وتراب وضوء أن يتكون منه هذا الثمر اللذيذ الطيب المتتوع، فلو قلنا لأحدهم دون أن يشاهد هذا من قبل: أتعلم أنه من التراب والماء والضوء تتكون ثمار حلوة المذاق بنكهات زاكية، لقال: هذا إذن المحال.

ثم يممت وجهي إلى الأفق، فلاح لناظري في أقصاه طائرة سفر معلقة في جو السماء؛ بمعدنها الثقيل وركابها الكثيرين، فلو غاب عن أحدهم سنن الطيران وعلوم آيات الفضاء والفيزياء، شم سائته: هل لحديد يركبه العشرات أن يطير في الفضاء، كأنه نسر يحلق في جو السماء؟ لقال لك: إذن هذه أسطورة... وإذا أمعنا الفكر في كل شيء من الذرة الى المجرة، ووقفنا على نظامها، فإنها تنطوي في تصرفها على مخرجات الوعي والعقل والحكمة، وتُلزمنا أن نعلم أنها مصنوعة من حكيم خبير...انظر ألى تصرفها على مخرجات الوعي الغرال النبات والأشجار، وانظر إلى الأجرام والمجرات، انظر نظر ألى تخر للأذقان تُسبح الخلاق العليم...

وقفت تحت شجرة الأسكدنيا وزهورها تفوح بالرائحة الزكية، وليس للشجرة أنف، وأشرقت أزهارها بالبياض الصافي والصفرة المتلألئة، وما للشجرة من عين، كل ذلك لتصيح الى النحل وقبيله، أن تعال تعال؛ ليأخذ من رحيق زهرها العسلي، وما للشجرة من فم أو لسان تميز طعم عسلها، كل ذلك كي يلقح النحل زهرها، من زهرة إلى أخرى في تردده المجذوب، وهل مآلات كل هذا إلا أن تعمل الثمار الصفراء، وعندما تنضج تهجم عليها الحيوانات؛ فتأكلها؛ كي تحمل البذور بداخلها؛ فتاقيها في مكان

آخر، تستبت نفسها تارة أخرى في غريزة للبقاء ذكية، وإنتاج فيه معنى العقل والحكمة، دون أن يكون لها عقل... تُدبّر وتُخطط دون أن يكون لها عين تبصر زهرها الملون، ولا لها أنف تشم به الرائحة العطرية الجاذبة، ولا لها فم تتنوق الرحيق والثمار الزاكية الناضجة، فسبحانك ربي ما أعظم صنعك وحكمتك وتدبيرك، أفضت على النبات والجماد فعقلت دون عقل، وأبصرت دون عين، وتدوقت دون لسان، وتزاوجت دون عشق، وتوالدت دون رحم، وحرصت على بقاء نفسها وجيناتها دون وعي وشعور... فمن يطلب بينة، فالكون كله آيات بينات.

في هذا الفصل سأعرض لموضوعات أتى عليها التفسير الكبير من توقف الشمس عن جريانها، وانشقاق القمر لنصفين، وتحول الشهب من ظاهرة كونية إلى وظيفة دينية واعية، وارتفاع الجبل كمظلة في الجوّ، وانفلاق البحر طرقا ونوافذ، وقد غادرت مياهه خاصية السيولة دون انجماد، وما عادت النار حارة تحرق، وصارت الريح مركبة جوية بيد سليمان، ونقل الشيء لا يحتاج لناقل معهود، وإنما يطير في الهواء أو يغوص في الأرض بلمح البصر، والطعام ينزل على الخوان من السماء.

#### انحباس الشمس

أورد الرازي في سياق الاستدلال على بعثة النبي محمد الأمين، من مرويات السابقين خبرا، تضمن أحداثا تكون للنبي الكريم، وفيه "توقفت الشمس والقمر عن مجراهما" أن كما أمكن الشمس أن تشرق من الغرب، وتغرب من الشرق  $^2$ .

وقد أورد البخاري ومسلم حديثا مرفوعا إلى النبي عليه الصلاة والسلام برواية أبي هريرة، كما ذكره النووي في باب الصدق، من أن نبيا غزا، "فدنا من القرية صلاة العصر أو قريبا من ذلك، فقال للشمس: إنك مأمورة وأنا مأمور، اللهم احبسها علينا، فحبست حتى فتح الله عليه، فجمع الغنائم".

الرازي، محمد بن عمر: تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، دار الفكر، بيروت، 1995، م2، ج3، -40 م

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، م7، ج13، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> النووي، يحيى بن شرف: **رياض الصالحين**، تحقيق: عبد الله الدرويش، دار الفكر، بيروت، 1996م، ص61.

وهذا الحديث عن أبي هريرة، الذي عرف أنه تتلمذ على كعب الأحبار، وقد تلقن عنه من إسرائيلياته أ، وكان أبو هريرة "أكثر الصحابة ثقة فيه، ورواية عنه" وقد روى مسلم عن التابعي بسر بن سعيد فقال: " اتقوا الله، وتحفظوا من الحديث، فوالله لقد رأيتنا نجالس أبا هريرة فيحدث عن رسول الله، ويحدثنا عن كعب، ثم يقوم. فأسمع بعض من كان معنا، يجعل حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم عن كعب، وحديث كعب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم" أن خاصة وهذا الحدث من نصوص التوراة الواضحة، والمعنون ب"الشمس تقف في كبد السماء" من سفر يشوع، حيث جاء فيه: "حينئذ كلم يشوع الرب، يوم أسلم الرب الأموريين أمام بني إسرائيل، وقال أمام عيون إسرائيل: يا شمس دومي على جبعون، ويسا قمر على وادي أيلون. فدامت الشمس ووقف القمر حتى انتقم الشعب من أعدائه. أليس هذا مكتوبًا في سفر ياشر؟ فوقفت الشمس في كبد السماء ولم تعجل للغروب نحو يوم كامل، ولم يكن مثل ذلك اليوم قبله ولا بعده سمع فيه الرب صوت إنسان؛ لأن الرب حارب عن إسرائيل" وسفر ياشر مجموعة أناشيد عبرية، أخذت منه هذه الأسطورة، واستخدمت لتمجيد شخص يشوع، وتقديمه في صورة المالك القدرات لم تكن لموسى ذاته .

ولم يكن هذا الحدث ابن التوراة، فقد جاء في الأساطير السالفة نظائر له، تكشف عن تحكم الآلهة في الشمس والقمر خارج سننها المعتادة، وفي سياق معركة أيضا، ففي الأسطورة الرافدية نينورتا ابن الإله إنليل يرفض التحذير، ويقرر خوض المعركة:

"...أخذ طريقه

<sup>1</sup> ينظر: أبو رية، محمود: شيخ المضيرة أبو هريرة، ط4، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 1993م، ص98.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو رية، محمود: أضواء على السنة المحمدية، ط $^{6}$ ، دار المعارف، القاهرة، د.ت. ص $^{180}$ .

<sup>3</sup> النيسابوري، مسلم بن الحجاج: التمييز، ط1، تحقيق: عبد القادر المحمدي، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، 1430هـ...، ص95.

<sup>4</sup> العهد القديم، يشوع 12:10-14

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: هووك، صموئيل هنري: منعطف المخيلة البشرية بحث في الأساطير، ط1، ترجمة: صبحي حديدي، دار الحوار، سورية، 1983م، ص124.

نحو أرض المعركة، فجمد

رعبا السماء والأرض

أعد الرمح والترس

فانهار الجبل واندك

أمام ثقل جيوش نينورتا الجاهزة للحرب

وعندما وضع البطل هراوته في مكانها

غادرت الشمس موضعها وانسحب القمر $^{-1}$ 

وجاء في أسطورة تصور نزول الكوتيين من الجبال، ونهبهم المزارع وتدميرها، كون الشمس قد وقفت لا تتحرك في أفقها، وشبيه بهذا ما ورد في ملحمة جلجامش من إشارات لسجود الشمس وكواكب أخرى لأشخاص؛ للتدليل على أهميتهم<sup>2</sup>.

وفي أساطير الإغريق، لعبت الشمس في مسيرها غير المعتاد من غروبها في المشرق، علامة على إرادة الآلهة في جعل أتريه بن لبيلوبس ملكا<sup>3</sup>، وفي سياق العلامة والاهتمام تسرد الأفستا المقدسة لدى الزرادشتيين معلومة عن أورشيدار المخلص، والمؤمن بأورمازد من أنه "يستطيع أن يامر الشمس: توقفي، ستتوقف الشمس عشرة أيام بلياليها، وعندما يحدث ذلك، سيعتنق كل الناس ديانة مازداياسنا الخيرة"4.

الشواف، قاسم: ديوان الأساطير سومر وأكاد وأشور، ط1، دار الساقي، بيروت، 1997م، ج6، ص66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الأحمد، سامي سعيد: المعتقدات الدينية في العراق القديم، المركز الأكاديمي للأبحاث، بيروت، 2013م، ص31.

<sup>2</sup> ينظر: غريمال، بيار: الميتولوجيا اليونانية، ط1، ترجمة: هنري زغيب، منشورات عويدات، بيروت، 1982م، ص72.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الرحمن، خليل: أفستا الكتاب المقدس للديانة الزرادشتية، ط2، روافد للثقافة والفنون، دمشق، 2008م، ص747.

ونجد في الأساطير المصرية توقفا للشمس، مما يدفع تحوت لإنقاذ حورس ابن الإلهة إيزيس، "صرخت إيزا صرخة قوية استوقفت مركب الشمس، فأرسل الإله رع رسوله تحوت ليستطلع الأمر، وجاء تحوت، وعرف ما حصل لحورس، فبدأ بقراءة تعاويذه السحرية"1.

وإن كان استطاع يوشع إيقاف الشمس كما في التوراة، فإن في الأساطير الهندية تمكن كريشنا على نقيض فعل يوشع، وذلك بخلق "غروب شمس زائف في أثناء إحدى المعارك، ليربك الجيش الذي يحاربه أصدقاؤه"2.

ولم يخلُ عهد النبي الكريم من روايات تدل على تحكمه بحركة الشمس، فقد روي عن أسماء بنت عميس، قالت: كان رسول الله يوحى إليه، ورأسه في حجر علي، فلم يصل العصر حتى غربت الشمس، فقال رسول الله: اللهم إنه في طاعتك وطاعة نبيك، فقال رسول الله: اللهم إنه في طاعتك وطاعة نبيك، فاردد عليه الشمس، قالت أسماء: فرأيتها غربت ثم رأيتها طلعت بعدما غربت، ويورد ابن كثير العديد من الروايات في هذا الحدث، منكرا لصحته سندًا، ومنكرا لمنته عقلًا، بحجة لو أنه حدث لرآه الكافر والمؤمن 3، ومثل هذه الروايات التي تتحدث بخوارق بعيدة عن المعقول، فيما يتعلق بحركة الشمس والقمر المروية عن ابن عباس عن النبي، قال فيها ابن الأثير: فأعرضت عنها لمنافاتها العقول 4، وهو ما يكشف عن اندفاع الأساطير من خلال الرواية على التفسير والثقافة الدينية.

وروي حدث من هذا القبيل في حركة غير اعتيادية للشمس اقتصر على حشد من الناس دون سواهم، وهو ما يعرف بالمعجزة الشمسية لفاطمة المسيحية في البرتغال سنة 1917م، حيث اجتمع حشد من الناس، ولاحظوا الشمس "مصفرة بصورة تدعو إلى الاستغراب... وكانت تتحرك على نحو شاذ،

الماجدي، خزعل: الدين المصري، ط1، دار الشروق، عمان، 1998م، ص $^{13}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آش، جفري: المعجزات، ترجمة: محمود منقذ الهاشمي، الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق، 2011م، ص156.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: ابن كثير، إسماعيل: شمائل الرسول، دار ابن خلدون، الإسكندرية، د.ت، ص $^{137}$ -140.

<sup>4</sup> ينظر: ابن الأثير، علي بن أبي الكرم: الكامل في التاريخ، تحقيق: خيري سعيد، دار التوفيقية للطباعة، القاهرة، 2004م، ج1، ص 23.

وتقتفي أثر دائرة في السماء، وأخرى، وأخرى، وبدا أنها تهبط بحركة لولبية، وتقترب من الأرض، ودام المشهد قرابة ثماني دقائق، وفي النهاية عادت إلى مكانها وسطوعها العادي" ، وإن كان البعض رأى في مثل هذا الظواهر كرامات ومعاجز للقديسين، فإن "العلم لا يرى فيها شيئا من ذلك، بل إن ظهورها يرتبط بحلول ظروف جوية خاصة تساعد على تكوينها "2، هذا على افتراض صحة الواقعة، وحصولها فعلا.

#### انشقاق القمر

ذهب الرازي في قوله تعالى: " اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ" (القمر: ۱) إلى الرأي الذي اختار أن انشقاق القمر حدث قد تم للنبي الكريم، فقال: "هو حق، إذ القمر انشق، والمفسرون بأسرهم على أن المراد أن القمر انشق، وحصل فيه الانشقاق، ودلت الأخبار على حديث الانشقاق، وفي الصحيح خبر مشهور رواه جمع من الصحابة، وقالوا: سئل رسول الله، صلى الله عليه وسلم، آية الانشقاق بعينها معجزة،

 $<sup>^{1}</sup>$  آش: المعجزات، ص $^{136}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  صالح، عبد المحسن: الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، عالم المعرفة، الكويت، 1990م، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> العدوي، خميس بن راشد، خالد بن مبارك الوهيبي: الإيمان بين الغيب والخرافة، ط1، مكتبة الغبيراء، عُمان، 2007م، ص167.

العسقلاني، أحمد بن حجر: فتح البارى شرح صحيح البخاري، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1989م، ج6، ص365.

فسأل ربه فشقه ومضى"<sup>1</sup>، علما أن المفسرين مختلفون في حدوثه، وليس كما ذكر: "بأسرهم"، وهو مسبب قاله تاليا منكرا له: "وقال بعض المفسرين: المراد سينشق، وهو بعيد ولا معنى له"<sup>2</sup>، وقد بين سبب منعهم من انشقاقه، فقال: "وإنما ذهب إليه ذلك الذاهب، لأن الانشقاق أمر هائل، فلو وقع لعم وجه الأرض فكان ينبغي أن يبلغ حد التواتر"<sup>8</sup>، ويعلل عدم اشتهار خبر انشقاق القمر وبلوغه العالم بأسره، قائلا: "أما المؤرخون فتركوه، لأن التواريخ في أكثر الأمر يستعملها المنجم، وهو لما وقع الأمر قالوا: بأنه مثل خسوف القمر، وظهور شيء في الجو على شكل نصف القمر في موضع آخر، فتركوا حكايته في تواريخهم"<sup>4</sup>، ويشتد في إنكاره على المعترض على فكرة الانشقاق والالتئام، فيقول: "وحديث امتساع الخرق والالتئام حديث اللئام، وقد ثبت جواز الخرق والتخريب على السماوات"<sup>5</sup>، ورفض رأي من يرى أن حدوثه إنما يكون من علامات قيام الساعة<sup>6</sup>.

إن ظاهرة الخسوف، وتدرج القمر بين هلالين ألهم المخيال البشري أن يتصور أساطير كثيرة حول القمر وتغيراته، فالكيتيون السيبيريون يعتقدون أن الهلال هو رجل يعيش في السماء مع زوجته الشمس، وأنه "نزل إلى الأرض يوما ليرى كيف يعيش الناس عليها، ولكن الإلهة الشريرة خوسيديم قامت تلاحقه هناك، فقفز من أمامها ولجأ إلى الشمس في الخيمة، بيد أنه لم يتسن له أن يدخل سوى نصفه، ومن هذا النصف أمسكت الشمس به، أما خوسيديم فقد أمسكت بالنصف الآخر، وبدأت كل منهما تشده إلى طرفها إلى أن انفلق إلى نصفين، وهكذا فقد القمر أحد نصفيه، نصفه الأيسر، أي قلبه، وحاولت الشمس جاهدة لكي تحييه، صنعت له قلبا من الفحم، وهدهدته في المهد، كما يفعل الشامانات في طقوسهم، ولكن عبثا،

الرازي: التفسير الكبير، م15، ج29، ص29.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م15، ج29، ص29.

<sup>3</sup> السابق، م15، ج29، ص29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م15، ج29، ص29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م15، ج29، ص29.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: السابق، م15، ج29، ص30.

وعندها أمرت الشمس الهلال أن يضيء ليلا بنصفه الباقي $^{1}$ ، وكثيرا ما أوحى الهلالان المتقابلان؛ في أول الشهر القمري وآخره للمخيال القديم بقسمين، على صورة قرنين $^{2}$ ، يتشكل منهما هذا الجرم السماوي.

علما أن القمر أكبر من ربع قطر الأرض، ويبتعد عنها زهاء 384 ألف كيلومتر 3 مما يتيح رؤية هذا الحدث العظيم لكثير من سكان كوكب الأرض يومذاك، والقمر بكتلته، وبحجمه الكبير أعظم من انشقاق البحر لموسى، نظرا لمناط الواقعة المتمثلة في الجرم العظيم، وتخطيها حدود المكان، وتجاوز الفئة المستهدفة محيط النبي الكريم، ولكن أليس من المستغرب نزول هذه الآية في النصف الأول من المرحلة المكية، بينما تتوالى الآيات لاحقا متحدثة عن مطالبة المشركين بآية كونية، دون أن تشير إلى أن الآية قُدمت لهم من قبل 4؟!

وقد تتبه بعض العلماء قديما لتأويلات مختلفة، "فقال قوم: لم يقع انشقاق القمر بعد، وهو منتظر؛ أي اقترب قيام الساعة وانشقاق القمر، وأن الساعة إذا قامت انشقت السماء بما فيها من القمر وغيره، وكذا قال القشيري، وذكر الماوردي أن هذا قول الجمهور، وقال: لأنه إذا انشق ما بقي أحد إلا رآه؛ لأنه آية والناس في الآيات سواء، وقال الحسن: اقتربت الساعة فإذا جاءت انشق القمر بعد النفخة الثانية. وقيل: ونشق القمر، أي وضح الأمر وظهر؛ والعرب تضرب بالقمر مثلا فيما وضح... وقيل: انشقاق القمر، هو انشقاق الظلمة عنه، وقد يعبر عن انفلاقه الظلمة عنه، وقد يعبر عن

<sup>1</sup> ألبيديل، م.ف.: سحر الأساطير دراسة في الأسطورة التاريخ الحياة، ط1، ترجمة: حسان ميخائيل إسحق، دار علاء الدين، دمشق، 2005م، ص157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أوفيد: مسخ الكاننات، ترجمة: ثروت عكاشه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1992م، ص53. الشواف: ديسوان الأساطير، ج3، ص65، جاء في وصف الإله نينورتا "البطل ذو القرنين المسوطين كقرني هلال".

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: شاهين، نقو لا وزملاؤه: الموسوعة العلمية الميسرة، ط2، مكتبة لبنان، بيروت، 1985م، ص $^{-17}$ .

<sup>4</sup> ينظر: العمري، أحمد خيري: السيرة مستمرة، ط1، عصير الكتب للنشر والتوزيع، مصر، 2018م، ص241.

القرطبي، محمد بن أحمد: الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان، ط1، تحقيق: عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2006م، -73 -73.

وفي سياق التفسير الحديث للآية في ظل التطور المعرفي، وارتفاع المستوى العلمي، ومنافـــاة الفهـــم السابق لحقائق العلوم الحديثة، ذهب ابن عاشور لاحتمالات الانشقاق بمعنى الخسف، في تصور يتفق وسنن الطبيعة، ومع محاولته الابتعاد عن الفهم الخرافي، قال: "يجوز أن يكون قد حدث خسف عظيم في كرة القمر أحدث في وجهه هوة لاحت للناظرين في صورة شقه إلى نصفين بينهما سواد حتى يخيل أنه منشق إلى قمرين، فالتعبير عنه بالانشقاق مطابق للواقع؛ لأن الهوة انشقاق، وموافق لمرأى الناس؛ لأنهم رأوه كأنه مشقوق، ويجوز أن يكون قد حصل في الأفق بين سمت القمر وسمت الشمس مــرور جســم سماوي؛ من نحو بعض المذنبات، حجب ضوء الشمس عن وجه القمر بمقدار ظل ذلك الجسم على نحو ما يسمى بالخسوف الجزئي، وليس في لفظ أحاديث أنس بن مالك عند مسلم، والترمذي، وابن مسعود، وابن عباس عند البخاري ما يناكد هذا، ومن الممكن أن يكون الانشقاق حدثًا مركبًا من خسوف نصفى في القمر على عادة الخسوف؛ فحجب نصف القمر، والقمر على سمت أحد الجبلين قد حصل في الجـو ساعتئذ سحاب مائي انعكس في بريق مائه صورة القمر مخسوفا؛ بحيث يخالطه الناظر نصفا آخر من القمر دون كسوف، طالعا على جهة ذلك الجبل، وهذا من غرائب حوادث الجو. وقد عرفت حوادث من هذا القبيل بالنسبة لأشعة الشمس، ويجوز أن يحدث مثلها بالنسبة لضوء القمر على أنـــه نــــادر جـــدا... ويؤيد هذا ما أخرجه الطبراني، وابن مردويه من طريق عكرمة عن ابن عباس، قال: كسف القمر على عهد رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فقالوا: سحر القمر، فنزلت اقتربت الساعة الآية، فسماه ابن عباس كسوفا تقريبا لنوعه، وهذا الوجه لا ينافي كون الانشقاق معجزة لأنّ حصوله في وقت سؤالهم من النبيء، صلى الله عليه وسلم، أية، وإلهام الله إياهم أن يسألوا ذلك في حين تقدير الله كاف في كونه أيـــة صدق، أو لأن الوحي إلى النبيء، صلى الله عليه وسلم، بأن يتحداهم به قبل حصوله دليل على أنه مرسل من الله، إذ لا قبل للرسول، صلى الله عليه وسلم، بمعرفة أوقات ظواهر التغيرات للكواكب، وبهذا الوجه يظهر اختصاص ظهور ذلك بمكة دون غيرها من العالم... فإطلاق الانشقاق على حدوث هوة في سطح القمر إطلاق حقيقي ، وإطلاقه على انطماس بعض ضوئه استعارة، وإطلاقه على تفرقه  $^{1}$  نصفين مجاز مرسل $^{1}$ .

والقمر في صريح المنقولات من المشهورات، هو تشبيه وتمثيل للنبي محمد الأمين، كقولهم في استقباله عليه الصلاة والسلام، حين قدم المدينة مهاجرا:

"طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجاء وجاء وجاء الشاء الماء" وجاء الله علينا من ثنيات الماء" الله داع الله علينا من الماء الماء الماء الماء الماء الله بن رواحة في مدحه، صلى الله عليه وسلم، مشبّها له بالبدر في نوره:

"تحمله الناقة الأدماء معتجرا بالبرد كالبدر جلّى ليلة الظُلَمِ" ونجد ابن رواحة أتى في شعره على لفظة (انشق) في وصف النبي، كأسلوب تبدو ألفته اللغوية لديهم حينذاك، في انسجام مع معانيها اللغوية، حيث ورد في المعجم: انشق الفجر، أي طلع وظهر 4: فقال:

"وفينا رسول الله يتلو كتابه إذا انشق معروف من الصبح ساطع أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ما قال واقع "5 أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ما قال واقع "5 وكذلك قالت جويرية بنت الحارث مُتأوِّلة النبي بالقمر: "رأيت قبل قدوم النبي، صلى الله عليه وآله وسلم، بثلاث ليال، كأن القمر أقبل يسير من يثرب حتى وقع في حجري، فكرهت أن أخبر بها أحدا من الناس، حتى قدم رسول الله، صلى الله عليه وآله وسلم، فلما سبينا رجوت الرؤيا، فلما أعتقني

ابن عاشور، محمد الطاهر: التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984م، ج27، ص $^{-169}$ -170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الخضري، محمد: نور اليقين في سيرة سيد المرسلين، ط2، تحقيق: على بلطجي، دار الخير، دمشق، 1988م، ص100.

قصاب، وليد: ديوان عبد الله بن رواحة ودراسة في سيرته وشعره، ط1، دار العلوم، الرياض، 1981م، ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المعجم الوسيط، مادة: شق، ص515.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، ص93–94.

وتزوجني، والله ما كلمته في قومي، حتى كان المسلمون هم الذين أرسلوهم، وما شعرت إلا بجارية من بنات عمى تخبرنى الخبر، فحمدت الله عز وجل $^{-1}$ .

كما وصفت العديد من الآيات النبي محمد بأنه مبعث النور، الذي يخرج الكافرين من الظلمات إلى ويَعْفُو الأنوار، قال تعالى: "يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ ويَعْفُو عَن كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وكِتَابٌ مُّينٌ "(المائدة: 15)، وقوله سبحانه: " ودَاعيًا إلَى اللَّهِ بإِذْنِهِ وسَرَاجًا مُّيرًا "(الأحزاب: 46)، وظهور النبي محمد، آخر الأنبياء، اقترن باقتراب الساعة، وهو ما روي عنه عليه الصلاة والسلام: "بعثت والساعة كهاتين "2.

### وظيفة الشهب

فسر الرازي ظاهرة الشهب بحراسة السماء من استراق الشياطين، في قوله تعالى: " إِلَّا مَـنِ اسْـتَرَقَ السَمَّعُ فَأَنْبَعَهُ شِهَابٌ مُّبِينٌ" (الحجر: 18) و "السبب في ذلك أن الجن كانت تتسمع لخبر السماء، فلما بعث محمد، صلى الله عليه وسلم، حرست السماء، ورصدت الشياطين، فمن جاء منهم مسترقا للسمع رمـي بشهاب فأحرقه؛ لئلا ينزل به إلى الأرض، فيلقيه إلى الناس، فيخلط على النبي أمره، ويرتـاب النـاس بخبره، فهذا هو السبب في انقضاض الشهب"3.

وقال: "الشياطين كانوا يصعدون إلى قرب السماء، فربما سمعوا كلام الملائكة، وعرفوا به ما سيكون من الغيوب، وكانوا يخبرونهم به ويوهمونهم أنهم يعلمون الغيب، فمنعهم الله تعالى من الصعود إلى قرب السماء بهذه الشهب، فإنه تعالى يرميهم بها فيحرقهم بها"4، وأخذ بعرض الطعون على هذا التفسير، وردّها، فقال: "كيف يجوز أن تذهب الشياطين إلى حيث يعلمون بالتجويز أن الشهب تحرقهم

النيسابوري، أبو عبد الله الحاكم: المستدرك على الصحيحين، ط1، تحقيق: مركز البحوث، دار التأصيل، القاهرة، 2014م، ص56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن حجر: فتح الباري، ج8، ص894.

الرازي: التفسير الكبير، م15، ج30، ص61، ص153، ص158.  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م13، ج26، ص121.

و لا يصلون إلى مقصودهم البتة؟ وهل يمكن أن يصدر مثل هذا الفعل عن عاقل؟ فكيف من الشــياطين الذين لهم مزية في معرفة الحيل الدقيقة؟ والجواب: إن حصول هذه الحالة ليس له موضع معين، وإلا لم يذهبوا إليه، وإنما يمنعون من المصير إلى مواضع الملائكة ومواضعها مختلفة، فربما صاروا إلى موضع تصيبهم فيه الشهب، وربما صاروا إلى غيره ولا يصادفون الملائكة فلا تصيبهم الشهب، فلما هلكوا في بعض الأوقات، وسلموا في بعض الأوقات، جاز أن يصيروا إلى مواضع يغلب على ظنــونهم أنه لا تصيبهم الشهب فيها... ولقائل أن يقول: إنهم إذا صعدوا فإما أن يصلوا إلى مواضع الملائكة، أو إلى غير تلك المواضع، فإن وصلوا إلى مواضع الملائكة احترقوا، وإن وصلوا السي غير مواضع الملائكة لم يفوزوا بمقصودهم أصلاً، فعلى كلا التقديرين المقصود غيــر حاصــل، إذا حصــلت هــذه التجربة وثبت بالاستقراء أن الفوز بالمقصود محال، وجب أن يمتنعوا عن هذا العمل وأن لا يقدموا عليه أصلا... والأقرب في الجواب أن نقول هذه الواقعة إنما تتفق في الندرة، فلعلها لا تشتهر بسبب كونها نادرة بين الشياطين... وقالوا: دلت التواريخ المتواترة على أن حدوث الشهب كان حاصلا قبل مجيء النبي، صلى الله عليه وسلم، فإن الحكماء الذين كانوا موجودين قبل مجيء النبي، صلى الله عليه وسلم، بزمان طويل ذكروا ذلك، وتكلموا في سبب حدوثه، إذا ثبت أن ذلك كان موجودا قبل مجيء النبي، صلى الله عليه وسلم، امتنع حمله على مجيء النبي صلى الله عليه وسلم... والأقرب أن هــــذه الحالـــــة كانت موجودة قبل النبي، صلى الله عليه وسلم، لكنها كثرت في زمان النبي، صلى الله عليه وسلم $^{-1}$ .

ورد على تساؤل بعضهم باعتبار أن الشيطان مخلوق من نار، فكيف يعقل إحراق النار بالنار؟ فقال: "يحتمل أن الشياطين، وإن كانوا من النيران، إلا أنها نيران ضعيفة، فإن وصلت نيران الشهب إليهم، وتلك النيران أقوى حالا منهم، لا جرم صار الأقوى مبطلا للأضعف، ألا ترى أن السراج الضعيف إذا رجع في النار القوية فإنه ينطفئ، فكذلك ههنا"2.

\_

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م13، ج26، ص122–123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م13، ج26، ص122–123.

والرازي يرى أن الشهب شعل نتفصل عن الكواكب، فترمى بها الشياطين، وما ذاك إلا قبس يؤخذ مـن نار، والنار باقية أ، وذكر الرازي وجها آخر، لتفسير كون الكواكب رجوما للشياطين، ولكنه لم يقــرره، كما قرر ما سبق، فقال: "جعلناها ظنونا ورجوما بالغيب لشــياطين الإنــس، وهــم الأحكــاميون مــن المنجمين".

وعرض الرازي لرأي من زعم أن ظاهرة الشهب لم تكن موجودة قبل بعثة النبي الكريم، ونقل ذلك عن ابن عباس وأبي بن كعب<sup>3</sup>، ولكنه رجّح أن "الأقرب إلى الصواب أن هذه الشهب كانت موجـودة قبــل المبعث إلا أنها زيدت بعد المبعث، وجعلت أكمل وأقوى"4.

وقد تبين في العلم الحديث أن الشهب عبارة عن حجارة سماوية من بقايا الكواكب السيارة، أو المذنبة التي انفجرت، وتتكون من النيكل والصخور، تدخل الجو المحيط بالأرض بسرعة كبيرة، فترتفع حرارتها عند الاحتكاك بالهواء فتشتعل، ونراها مضيئة<sup>5</sup>، وبعضها إن لم يحترق، وكان أكبر، أحدث آثارًا على الأرض، كحفرة الأريزونا منذ تسعة وأربعين ألف عام، ومما عثر عليه في الأرض من بقاياً النيازك يعود إلى مئة وثمانين مليون عام<sup>6</sup>، والمجموعة الشمسية عامرة بما لا يحصي من الأجسام الصغيرة، التي ترجم كواكبها وأقمارها وليست الأرض فحسب<sup>7</sup>، وهو ما يؤكد أن ظاهرة الشهب قديمة، وليست ظاهرة طارئة ببعثت النبي محمد الأمين، وليست خاصة بكوكب الأرض فقط.

<sup>1</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م15، ج30، ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م15، ج30، ص61.

<sup>3</sup> ينظر: السابق، م15، ج30، ص159.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م15، ج30، ص159.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: البدوي، خليل: **الموسوعة الفلكية**، ط1، دار عالم الثقافة، عمان، 1999م، ص110.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: إسلانجيه، أوليفييه: مقدمة في علم الفلك، ط1، ترجمة: طارق كامل، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 2017م، ص112. شاهين، نقولا، وزملاؤه: الموسوعة العلمية الميسرة، ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: زكى، أحمد: **في سبيل موسوعة علمية**، ط5، دار الشروق، بيروت، 1992م، ص544،

يحاول الإنسان تفسير الظواهر الطبيعية من حوله، فتختلط الخرافة والخيال بالملاحظة أ، وتتشأ على ذلك معتقدات دينية لا علاقة لها بحقيقة الظاهرة، "فأثناء ألعاب أقيمت تكريما لقيصر، طلع في السماء شهاب بذنب طويل، حصل ذلك سبعة أيام متتالية، فأيقن الشعب أن روح قيصر تُستقبل بين الآلهـة" ولـ يس ببعيد عن هذا الاعتقاد ما جاء في إنجيل متى: "لما ولد يسوع في بيت لحم اليهودية، في أيام هيرودس الملك، إذا مجوس من المشرق قد جاءوا الى أورشليم، قاتلين: أين هو المولود ملك اليهود؟ فإننا رأينا نجمه في المشرق، وأتينا لنسجد له، فلما سمع هيرودس الملك اضطرب، وجميع أورشليم معـه، فجمـع كل رؤساء الكهنة، وكتبة الشعب وسألهم: أين يولد المسيح، فقالوا له: في بيت لحم اليهودية؛ لأنه هكـذا مكتوب بالنبي، وأنت يا بيت لحم أرض يهوذا، لست الصغرى بين رؤساء يهوذا؛ لأن منك يخرج مدبر يرعى شعبي إسرائيل، حينئذ دعا هيرودس المجوس سراً، وتحقق منهم زمان النجم الـذي ظهـر، شـم أرسلهم إلى بيت لحم، وقال: اذهبوا وافحصوا بالتنقيق عن الصبي، ومتى وجدتموه فأخبروني؛ لكي آتي أن السلهم إلى بيت لحم، وقال: اذهبوا وافحصوا بالتنقيق عن الصبي، ومتى وجدتموه فأخبروني؛ لكي آتي أن النجا وأسجد له، فلما سمعوا من الملك ذهبوا، وإذا النجم الذي رأوه في المشرق يتقدمهم، حتى جاء،

هذه الظواهر الطبيعية تختلف في تعليلها، فبينما كانت تعد الشهب والمذنبات علائم عقدية، ومقذوفات نارية تقتل الشياطين، مع أنها مجرد نيازك تحترق في الغلاف الجوي الأرضي، نتيجة الاحتكاك، فهي اليوم لدى البعض تظهر في صورة أطباق طائرة في بعض الحالات، ولكن العلماء يتحققون ممّا يصف الناس ويعتقدون، ويبيّنون زيف ما يعللون<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> ينظر: شبيرو، ماكس: معجم الأساطير، ط1، ترجمة: حنا عبود، منشورات دار علاء الدين، دمشق، 1999م، ص7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مونتسكيو: تأملات في تاريخ الرومان أسباب النهوض والانحطاط، ط1، ترجمة: عبد الله العروي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2011م، ص115.

<sup>3</sup> إنجيل متى2: 1-10

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: صالح: الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، ص191.

#### نتق الجبل

فسر الرازي نتق الجبل ورفع الطور من كتاب الله: "وَإِذْ نَتَقَنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ "(الأعراف: 171)، فقال: "أصل النتق قلع الشيء من موضعه، والرمي به... فرفع الله الطور على رؤوسهم مقدار عسكرهم، وكان فرسخا في فرسخ، وقيل لهم: إن قبلتموها بما فيها(أي التوراة) وإلا ليقعن عليكم، فلما نظروا إلى الجبل خركل واحد منهم ساجدا على حاجبه الأيسر، وهو ينظر بعينه اليمني خوف من سقوطه، فلذلك لا ترى يهوديا يسجد إلا على حاجبه الأيسر، وهو ينظر بعينه اليمني، ويقولون: هي السجدة التي رفعت عنا بها العقوبة $^{1}$ ، وكان فوقهم مثل السقيفة والظلة $^{2}$ ، "لأجل أن يعطوا الميثاق بقبول الدين... على أنهم إذا هموا بالرجوع عن الدين، فالله يعذبهم بأي نوع من أنواع العذاب أراد، فلما هموا بترك الدين أظل الله الطور عليهم، وهو المراد من قوله: " وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بمِيثَاقِهمْ "(النساء: 154)، ونظيره قوله تعالى: "وَإِذْ نَتَقْنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ وَظَنُّوا أَنَّهُ وَاقِعٌ بهمْ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا مًا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ"(الأعراف: 171)، واعتبر الرازي أن "رفع الطور آية باهرة عجيبة، تبهر العقول، وترد المكذب إلى التصديق، والشاك إلى اليقين"3، ومع قول الرازي هذا في موطن، وجدناه يقول في موطن آخر: "إن إظلال الجبل لا شك أنه من أعظم المخلوقات، ومع ذلك فقد أصروا على كفرهم أَتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُوا الشَّقَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْر هِمْ" (البقرة: 93).

وفي معرض الرد على منكري هكذا حدث مخالف لسنن الله في الطبيعة، وموجب للإكراه على الإيمان، يقول الرازي وقد وصف هؤلاء المنكرين بالملحدين: " من الملاحدة من أنكر إمكان وقوف الثقيل في الهواء بلا عماد، وأما الأرض فقالوا: إنما وقفت لأنها بطبعها طالبة للمركز، فلا جرم وقفت في

1 الرازي: التفسير الكبير، م8، ج15، ص48–49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، م8، ج15، ص48–49.

<sup>3</sup> السابق، م2، ج3، ص115.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م2، ج3، ص203.

المركز، ودليلنا على فساد قولهم أنه سبحانه قادر على كل الممكنات، ووقوف الثقيل في الهواء من الممكنات، فوجب أن يكون الله قادرا عليه... وقال بعضهم: إظلال الجبل غير جائز؛ لأن ذلك لو وقع، لكان يجري مجرى الإلجاء إلى الإيمان، وهو ينافي التكليف. أجاب القاضي بأنه لا يلجئ؛ لأن أكثر ما فيه خوف السقوط عليهم، فإذا استمر في مكانه مدة، وقد شاهدوا السماوات مرفوعة فوقهم بلا عمد، جاز ههنا أن يزول عنهم الخوف، فيزول الإلجاء ويبقى التكليف"1.

ومن الجدير بالذكر أنّ هذا الحدث لا أثر له في التوراة، ولا وجود له في أسفار موسى الخمسة، إنما نشأ من خطأ المفسر اليهودي<sup>2</sup>، فعندما صعد موسى إلى رأس جبل سيناء ليكلم الرب، ويتلقى الشريعة والوصايا، بقي الشعب "في أسفل الجبل" أنه لئلا يسقطوا، وقال موسى للرب: "لا يقدر الشعب أن يصعد إلى جبل سيناء "4، ووقفوا في الجزء السفلي من الجبل، "ولكن يهود العصور المتأخرة المولعين بالغرائب اختاروا الفهم السيئ للعبارة، فشرحوها بـــ"تحت الجبل"، واخترعوا حكاية رفع الجبل فوق رؤوس البشر"<sup>5</sup>، و"أصل هذه القصة في الكتاب اليهودي، "عبوداه زاراه" ونصها: حيث قيل لنا: إنه في تلك الحادثة قد سترتكم بالجبل كغطاء، وكذلك نقرأ في "السبت": تعلمنا هذه الكلمات أنّ القدوس، تبارك، قلب الجبل فوقهم كأنه القدر، وقال لهم: إن تتقبلوا التوراة فخيرا، وإلا سيكون هنا قبـركم "6؛ وفــي ترجمــة أخرى، من كتاب شبات، "يقول حما بن حسا: إن هذا يعلمنا أن الرب المقدس، قلب عليهم الجبل، رأسا على عقب، كبرميل مقلوب، وقال لهم: إذا تقبلتم التوراة، فذلك حسن، وإذا لم تقبلوها فإن هــذا ســيكون عقب، كبرميل مقلوب، وقال لهم: إذا تقبلتم التوراة، فذلك حسن، وإذا لم تقبلوها فإن هــذا ســيكون

الرازي، التفسير الكبير، م2، ج3، ص $^{11}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تيسدال، سان كلير: المصادر الأصلية للقرآن، ط1، ترجمة: عادل جاسم، منشورات الجمل، بغداد، 2019م، ص93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الخروج19: 17، التثنية4: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الخروج 19: 23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص93.

<sup>6</sup> السابق، ص93.

قبركم $^{1}$ ؛ وذلك أنهم في وقت سابق رفضوا العمل بها بسبب ثقلها عليهم $^{2}$ ، وتجدر الإشارة أن هذين الكتابين هما من التلمود البابلي، ويعودان إلى ما قبل الإسلام $^{3}$ .

إن فكرة رفع الجبل ليست جديدة على المخيال البشري، ففي التصورات القديمة الأسطورية، قد طلب الإله (موت) من الإله (بعل) رفع الجبل، فأسرع (بعل) للتنفيذ، كما ورد في أسطورة قديمة:

"ثم توجه شطر جبل كنكيني

فارفع الجبل على يديك

و التل على أعالي رؤوس النخيل $^{4}$ 

وليس الإله (بعل) فعل هذا الفعل الخارق وحده بين الآلهة، فالإله الهندي كريشنا، وهو طفل، فعل ذلك أيضا، تروي الأساطير أنه كان "في طفولته ولدا يهوى اللعب، ولكن ذلك لم يمنعه من تحقيق المعجزات: قتل العفاريت، وحماية الرعاة من العواصف، برفع جبل هوفارد هانو على إصبعه، وحمله كالمظلة إلى أن تنتهى العاصفة"5.

لقد تعاقبت المدارس الدينية في تفسير أسفار موسى وترجمتها لقصة تلقى موسى الوصايا والشريعة على جبل سيناء، من (سفح الجبل)، إلى (أسفل الجبل)، إلى (تحت الجبل)، حتى وصلت السردية التامودية الهاجاداوية إلى موتيف قلب الجبل على بني إسرائيل، واستعار القرآن العظيم عناصر القصة السابقة في خطابه الخاص لينشئ رسالته الخاصة<sup>6</sup>.

هاشم، محمد يونس: بين الأساطير الصهيونية والشرائع السماوية، ط1، دار الكتاب العربي، دمشق، 2010م، ص98.

 $<sup>^2</sup>$  تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص93.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: جريفر، مايكل ويسلي: الجبل المرفوع واختيار إسرائيل في القرآن، ترجمة: هدى عبد الرحمن النمر، مركز تفسير للدراسات القرآنية، ص-19. www.tafsir.net

<sup>4</sup> السواح، فراس: مغامرة العقل الأولى، ط13، دار علاء الدين، دمشق، 2007م، ص350.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ألبيديل: سحر الأساطير، ص230.

 $<sup>^{6}</sup>$  ينظر: جريفر: الجبل المرفوع واختيار إسرائيل في القرآن، ص10، ص14، ص $^{4}$ 

## انفلاق البحر

فسر الرازي حادثة انفلاق البحر، من قوله تعالى: " فَأَوْ حَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَن اضْرب بِعَصَاكَ الْبَحْر صَا فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطُّودِ الْعَظِيمِ"(الشعراء:63)، فقال: "خرج فرعون في طلب موسى عليه السلام، وعلى مقدمته ألف ألف وخمسمئة ألف سوى الجنبين والقلب، فلما انتهى موسى إلى البحر، قال: ههنا أمرت، ثم قال موسى عليه السلام للبحر: انفرق فأبي، فأوحى الله إليه أن اضرب بعصاك البحر، فضربه فانفلق، فقال لهم موسى عليه السلام: ادخلوا فيه، فقالوا: كيف وأرضه رطبة فدعا الله فهبت عليه الصبا، فجفت، فقالوا: نخاف الغرق في بعضنا، فجعل بينهم كوى حتى يرى بعضهم بعضا، ثم دخلوا حتى جاوزوا البحر، فأقبل فرعون إلى تلك الطرق، فقال قومه له: إن موسى قد سحر البحر، فصار كما ترى، وكان على فرس حصان، وأقبل جبريل عليه السلام على فرس أنثى، في ثلاثة وثلاثين من الملائكة، فصار جبريل عليه السلام بين يدي فرعون، وأبصر الحصان الفرس... فاقتحم بفرعون على أثرها، وصاحت الملائكة في الناس، الحقوا الملك حتى إذا دخل آخرهم، وكاد أولهم أن يخرج، التقى البحر عليهم، فغرقوا فسمع بنو إسرائيل خفقة البحر عليهم، فقالوا: ما هذا يا موسى؟ قال: قد أغرق الله فرعون وقومه فرجعوا لينظروا إليهم، فقالوا: يا موسى ادع الله أن يخرجهم لنا حتــي ننظــر إليهم، فدعا فلفظهم البحر إلى الساحل وأصابوا من سلاحهم، وذكر ابن عباس أن جبريل عليه السلام قال: يا محمد لو رأيتني وأنا أدس فرعون في الماء والطين مخافة أن يتوب"1، والرازي أنكر قول ابــن عباس هذا، وقال: الأقرب أنه لا يصح؛ لأنّ فيه منعا من التوبة، والواجب أن يحثه على التوبة وعلى كل طاعة  $^{2}$ ، ولا يليق بالملائكة والأنبياء المنع من الإيمان  $^{3}$ ، ونجد اضطرابا في تبيان عدد جنود فرعون، فإن كان فيما سبق ذكره أنهم مليون ونصف المليون، نجده في موطن آخر يذكر أنهم ستمئة ألف من القبط، وينقل عن قتادة أنه اجتمع لفرعون ألف ألف ومئتا ألف نفس كــل واحــد علــي فــرس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج22، ص94–95.

<sup>. 163</sup> م و، ج17. ص163 ينظر: السابق، م

<sup>3</sup> السابق، م11، ج22، ص95.

حصان 1، ويبين الرازي أن الغرض من ريح الصبا التي هبت على أرض البحر، بعد انفلاق الماء، تجفيفها إذ كانت موحلة، فجفت، وكل طريق فيه صار يابسا²، وقد انشق البحر اثني عشر جبلا، في كل واحد طريق يربط بينها منافذ وكوى ليرى بعضهم بعضا³، ومع أنهم خصوا بهذه البراهين الباهرة، فقد خالفوا موسى عليه السلام في أمور، حتى قالوا: "اجْعَل لَنَا إلَها كَمَا لَهُمْ آلِهةٌ"(الأعراف: 138)، وكذلك فرعون، على الرغم من رؤيته فلق البحر، بقي على الكفر لأن حب الشيء يعمي ويصم، فحبه للجاه والتلبيس حمله على اقتحام تلك المهلكة 4، ومع تقديره أن فرعون عاقل، بل كان في نهاية الدهاء، فكيف اختار إلقاء نفسه إلى التهلكة، ويعلم أن انفلاق البحر ليس بأمره ؟ يجيب عن هذا التساؤل الوجيه، بوجهين: الأول ما ذكر آنفا، من اقتحام حصان فرعون خلف فرس جبريل، والثاني، أن يقال: أمر مقدمة عسكره بالدخول، فدخلوا، وما غرقوا، فغلب على ظنه السلامة، فلما دخل الكل أغرقهم الله تعالى 5.

لقد ورد في بردية مصرية تعود إلى حوالي عام 1550ق.م. عمل سحر مشابه لهذا الحدث، "تحكي البردية ما ملخصه أن فرعون سنيفرو شعر في أحد الأيام باكتئاب، لم تتفع في إزالته كل ضروب اللهو المتوفرة في القصر الملكي، فدعا إليه كاهنا حكيما معروفا بقدراته السحرية، واستشاره فيما يزيل عنه اكتئابه، فأشار الكاهن برحلة نهرية في القارب الملكي، تتخللها ضروب اللهو والتسلية، ثم أشرف بنفسه على ترتيب الرحلة، وكان من جملة ما أعده الكاهن لهذه النزهة عشرين فتاة في ريعان الصبا، لبسن أبهى حلة، وتزين بأحلى زينة، ورحن يجذفن المركب الملكي، وينشدن أعذب الألحان، فطرب الفرعون، وزال عن قلبه الغم، ولكن إحدى الفتيات أسقطت إلى الماء سهوا مشبك شعرها التركوازي العزير عليها، فحزنت وتوقفت عن التجذيف والغناء، وتوقفت معها أيضا صويحباتها، وهنا توجه الفرعون إلى

-

<sup>.</sup> الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص76. النظر: الرازي: التفسير الكبير، م

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: السابق، م2، ج3، ص76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، م2، ج3، ص76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السابق، م2، ج3، ص77–78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السابق، م11، ج22، 95.

الكاهن ليجد حلا للمسألة، ويعيد الفرح لقلوب الفتيات، فوقف الكهان عند حافة القارب، وتلفظ ببعض أسماء القوة، فانشق الماء، وانزاح نصفه متراكبا فوق النصف الآخر، فظهرت الحلية التي تم التقاطها، وإعادتها إلى الفتاة، ثم نطق ثانية بأسماء القوة فعاد الماء سيرته الأولى"1.

ومثل هذه الواقعة، نجد كرامة لصوفي اضطر للسفر على ظهر سفينة، فمات، ولكي يدفن هذا الرجل الصالح، انشق البحر، وظهرت اليابسة<sup>2</sup>. وفي زمن الاسكندر حدث ما يشبه انشقاق البحر، وفُسر حينذاك على أنه معجزة، فقد "رأى جنود الاسكندر، ملك مقدونيا، بحر بامفيليا يتراجع أمامهم، وأصبح لهم طريقا بعد أن ضلوا كل طريق، وذلك عندما أراد الله أن يقضي على قوة الفرس، هذا ما يتفق عليه تماما جميع رواة أخبار الاسكندر"3.

وفي سياق فهم هذا الحدث يقول جفري آش في عبور الإسرائيليين البحر على الأقدام: "عندما لا يمكن أن ينشق البحر الأحمر لهم دون معجزة حقيقية وكبيرة، فإن وجوده من المحتمل أن يكون خطأ جغرافيا، لقد عبروا بحر القصبات أو بحيرة البردي، وقد غيرت قناة السويس هذا الوضع، ولكن قبل حفر القناة كان الماء فيها ضحلا جدا، وفي أوقات معينة من انخفاض الماء استطاع الفارون أن يسيروا عبره، وكان من الممكن لتغير فجائي في الربح، ومستوى الماء أن يردع المراكب المصرية التي تطاردهم، وكان هذا الإنقاذ بالنسبة إلى عقيدة إسرائيل أكثر من كاف لكي تنمو حوله" فالرواية على طبيعتها لا تحرك ساكنا عند العامة، في حين أن الأثر يعظم عندما يوصف ما حدث بأسلوب شاعري وانشاق البحر بمعنى ارتفاعه مثل جدار على كل جانب وغرق المطاردين بعودة البحر إلى ما كان عليه، هو تخيل بقصد تضخيم الحادثة، وتأكيد أن يد الرب فيها وانحسار الماء انحسارا طبيعيا، ليس المسألة

السواح، فراس: دين الإنسان، ط4، دار علاء الدين، دمشق، 2002م، ص195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: زيعور: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، ص135.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إسبينوز ا: رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة: حسن حنفي، ط1، دار التتوير، بيروت، 2005م، ص231.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> جفري: المعجزات، ص49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: إسبينوزا: رسالة في اللاهوت والسياسة، ص225.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: جفرى: المعجزات، ص50.

المهمة، وإنما انحساره في اللحظة التي أرادوا أن يعبروا، وأنهم حضروا إلى هناك في الوقت الذي كان موشكا أن ينحسر، هذا التوقيت من عمل الرب $^{1}$ .

صور سفر الخروج عبور البحر، كما يأتى: " فقال الرب لموسى: مالك تصرخ إلى؟ قل لبنى اسرائيل أن يرحلوا. وارفع أنت عصاك، ومد يدك على البحر وشقه. فيدخل بنو إسرائيل في وسط البحر على اليابسة. وها أنا أشدد قلوب المصريين حتى يدخلوا وراءهم. فأتمجد بفرعون وكــل جيشــه بمركباتــه وفرسانه. فيعرف المصريون أنى أنا الرب حين أتمجد بفرعون ومركباته وفرسانه. فانتقل ملك الله السائر أمام عسكر إسرائيل، وسار وراءهم. وانتقل عمود السحاب من أمامهم ووقف وراءهم. فدخل بين عسكر المصربين وعسكر إسرائيل وصار السحاب والظلام، وأضاءَ الليل. فلم يقترب هذا إلى ذاك كــل الليل. ومد موسى يده على البحر. فأجرى الرب البحر بريح شرقية شديدة كل الليـــل، وجعـــل البحـــر يابسة، وانشق الماء. فدخل بنو إسرائيل في وسط البحر على اليابسة، والماء سور لهم عن يمينهم وعن يسارهم. وتبعهم المصريون ودخلوا وراءهم. جميع خيل فرعون ومركباته وفرسانه إلى وسط البحر. وكان في هزيع الصبح أن الرب أشرف على عسكر المصربين في عمود النـــار والســـحاب، وأزعـــج عسكر المصريين. وخلع بكر مركباتهم حتى ساقوها بثقلة. فقال المصريون نهرب مـن إسـرائيل. لأنّ الرب يقاتل المصربين عنهم. فقال الرب لموسى مد يدك على البحر ليرجع الماء على المصربين على مركباتهم وفرسانهم. فمد موسى يده على البحر، فرجع البحر عند إقبال الصبح إلى حاله الدائمة، والمصريون هاربون إلى لقائه. فدفع الرب المصريين في وسط البحر. فرجع الماء وغطي مركبات وفرسان جميع جيش فرعون الذي دخل وراءهم في البحر. لم يبق منهم ولا واحد. وأما بنـو إسـرائيل فمشوا على اليابسة في وسط البحر، والماء سور لهم عن يمينهم وعن يسار هم $^{2}$ .

\_\_\_

<sup>1</sup> ينظر: جفري: المعجزات، ص54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الخروج14: 15-29.

## النار التي لا تحرق

نقل الرازي كيفية تحريق إبراهيم عليه السلام بالنار، فقال: "لما اجتمع نمروذ وقومه لإحراق إبراهيم حبسوه في بيت، وبنوا بنيانا كالحظيرة، وذلك قوله: "قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَٱلْقُوهُ في الْجَعيم" (الصافات: 97)، ثم جمعوا له الحطب الكثير، حتى أن المرأة لو مرضت، قالت: إن عافاني الله لأجعلن حطبا لإبراهيم، ونقلوا له الحطب على الدواب أربعين يوما، فلما اشتعلت النار اشتدت وصار الهواء بحيث لو مر الطير في أقصى الهواء لاحترق، ثم أخذوا إبراهيم عليه السلام، ورفعوه على رأس البنيان وقيدوه، ثم اتخذوا منجنيقا، ووضعوه فيه مقيدا مغلولا، فصاحت السماء والأرض ومن فيها من الملائكة إلا الثقلين صيحة واحدة، أي ربنا ليس في أرضك أحد يعبدك غير إبراهيم، وإنه يحرق فيك، فأذن لنا في نصرته، فقال سبحانه: إن استغاث بأحد منكم فأغيثوه، وإن لم يدع غيري، فأنا أعلم به، وأنا وليه، فخلوا بيني وبينه، فلما أرادوا إلقاءه في النار، أتاه خازن الرياح فقال: إن شئت طيرت النار في الهواء، فقال إبراهيم عليه السلام: لا حاجة بي اليكم، ثم رفع رأسه إلى السماء، وقال: اللهم أنت الواحد في الساماء، وأنا الواحد في الأرض، ليس في الأرض أحد يعبدك غيري، أنت حسبنا ونعم الوكيل.

وقيل: إنه حين ألقي في النار، قال: لا إله إلا أنت سبحانك رب العالمين، لك الحمد، ولك الملك، لا شريك لك، ثم وضعوه في المنجنيق، ورموا به النار، فأتاه جبريل عليه السلام، وقال: يا إبراهيم هل لك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، قال: فاسأل ربك، قال: حسبي من سؤالي، علمه بحالي. فقال الله تعالى: "يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ" (الأنبياء: 69)، وقال السدي: إنما قال ذلك جبريل عليه السلام، قال ابن عباس رضي الله عنهما في رواية مجاهد: ولو لم يتبع بردا سلاما لمات إبراهيم من بردها، قال: ولم يبق يومئذ في الدنيا نار إلا طفئت، ثم قال السدي: فأخذت الملائكة بضبعي إبراهيم، وأقعدوه في الأرض، فإذا عين ماء عذب، وورد أحمر، ونرجس، ولم تحرق النار منه إلا وثاقه.

وقال المنهال بن عمرو: أخبرت أن إبراهيم عليه السلام لما ألقى في النار كان فيها إما أربعين يوما أو خمسين يوما، وقال: ما كنت أياما أطيب عيشا مني إذ كنت فيها، وقال ابن إسحاق: بعث الله ملك الظل

في صورة إبراهيم، فقعد إلى جنب إبراهيم يؤنسه، وأتاه جبريل بقميص من حرير الجنة، وقال: يا إبراهيم إن ربك يقول: أما علمت أن النار لا تضر أحبابي، ثم نظر نمروذ من صرح له، وأشرف على إبراهيم، فرآه جالسا في روضة، ورأى الملك قاعدا إلى جنبه، وما حوله نار تحرق الحطب، فناداه نمروذ: يا إبراهيم هل تستطيع أن تخرج منها؟ قال: نعم، قال: قم فاخرج، فقام يمشي حتى خرج منها، فلما خرج قال له نمروذ: من الرجل الذي رأيته معك في صورتك؟ قال: ذلك ملك الظل أرسله ربي ليؤنسني فيها، فقال نمروذ: إني مقرب إلى ربك قربانا لما رأيت من قدرته وعزته فيما صنع بك، فإني ذابح له أربعة آلاف بقرة، فقال إبراهيم عليه السلام: لا يقبل الله منك ما دمت على دينك، فقال نمروذ: لا أستطيع ترك ملكي، ولكن سوف أذبحها له، ثم ذبحها له، وكف عن إبراهيم عليه السلام.

ورويت هذه القصة على وجه آخر، وهي أنهم بنوا لإبراهيم بنيانا وألقوه فيه، ثم أوقدوا عليه النار سبعة أيام، ثم أطبقوا عليه، ثم فتحوا عليه من الغد، فإذا هو غير محترق يعرق عرقا، فقال لهم هاران أبو لوط: إن النار لا تحرقه لأنه سحر النار، ولكن اجعلوه على شيء وأوقدوا تحته، فإن الدخان يقتله، فجعلوه فوق بئر وأوقدوا تحته، فطارت شرارة فوقعت في لحية أبي لوط فأحرقته"1.

ثم يشرع الرازي بالانتصار لما في هذه القصة من إضافات، فيقول رادًا على تساؤل: "أفيجوز ما قيل من أنه كان في النار أنعم عيشا منه في سائر أحواله؟ والجواب: لا يمتنع ذلك لما فيه من مزيد النعمة عليه وكمالها، ويجوز أن يكون إنما صار أنعم عيشا هناك؛ لعظم ما ناله من السرور، بخلاصه من ذلك الأمر العظيم، ولعظم سروره بظفره بأعدائه، وبما أظهره من دين الله تعالى"2.

ويعلّل الرازي برودة النار، فيقول: "اختلفوا في أنّ النار كيف بردت؟ على ثلاثة أقوال: أحدها: أن الله تعالى أزال عنها ما فيها من الحر والإحراق، وأبقى ما فيها من الإضاءة والإشراق، والله على كل شيء قدير. وثانيها: أن الله تعالى خلق في جسم إبراهيم كيفية مانعة من وصول أذى النار إليه، كما يفعل

الرازي: التفسير الكبير، م11، ج22، ص188-189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م11، ج22، ص190–191.

بخزنة جهنم في الآخرة، وكما أنه ركب بنية النعامة بحيث لا يضرها ابتلاع الحديدة المحماة، وبدن السمندل؛ بحيث لا يضره المكث في النار. وثالثها: أنه سبحانه خلق بينه وبين النار حائلا يمنع من وصول أثر النار إليه، قال المحققون: والأول أولى؛ لأن ظاهر قوله: "يا نار كُونِي بَر دًا"(الأنبياء: 69)، أن النار نفسها صارت باردة، حتى سلم إبراهيم من تأثيرها، لا أن النار بقيت كما كانت، فإن قيل: النار جسم موصوف بالحرارة واللطافة، فإذا كانت الحرارة جزءا من مسمى النار امتتع كون النار باردة، فإذا وجب أن يقال: المراد من النار الجسم الذي هو أحد أجزاء مسمى النار، وذلك مجاز فلم كان مجازكم أولى من المجازين الآخرين؟ قلنا: المجاز الذي ذكرناه يبقى معه حصول البرد، وفي المجازين اللذين ذكرتموهما لا يبقى ذلك فكان مجازنا أولى"1.

ويذكر الرازي إنكار بعضهم لهذا التصور، دون أن يقدّم لنا رأيهم في تفسير الآيات، فيقول: "أنكر بعض الأطباء الكل، أما سلب الحرارة عن النار، قالوا: الحرارة في النار ذاتية كالزوجية في الأربعة لا يمكن أن تفارقها، وأما خلق كيفية تستبرد النار فلأن المزاج الإنساني له طرفا تفريط وإفراط، فلو خرج عنهما لا يبقى إنسانا أو لا يعيش. مثلا المزاج إن كان البارد فيه عشرة أجزاء يكون إنسانا فإن صار أحد عشر لا يكون إنسانا وإن صارت الأجزاء الباردة خمسة يبقى إنسانا فإذا صارت أربعة لا يبقى إنسانا كن البرودة التي يستبرد معها النار مزاج السمندل، فلو حصل في الإنسان لمات، أو لكان ذلك فإن النفس تابعة للمزاج، وأما الثالث فمحال أن تكون القطنة في النار والنار كما هي، والقطنة كما هي، ولا تحترق، فنقول: الآية رد عليهم والعقل موافق للنقل"2.

وعندما يفسر قوله تعالى: " فَمَا كَانَ جَـوَابَ قَوْمِـهِ إِلَّـا أَن قَـالُوا اقْتُلُـوهُ أَوْ حَرِّقُـوهُ فَأَنجَـاهُ اللَّـهُ مِنَ النَّارِ"(العنكبوت: 24)، حيث كان موقف قوم إبـراهيم إزاءه؛ إمـا القتـل وإمـا التحريـق، وقـد

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج22، ص190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م13، ج25، ص53.

اختاروا التحريق، بما يوحي بتباين الأمرين وانفكاكهما، قال الرازي: "اقتلوه أو زيدوا على القتل وحرقوه"1.

إن الاعتقاد بسلب النار خاصية الإحراق، نجده في قابليات الذهن الأسطوري، ففي المعتقدات المصــرية القديمة، تعمل إيزيس ممرضة وحامية لطفل مولود حديثًا، واتقرر أن تمنحه الخلود بوساطة وضعه في موقد النار؛ لكي يحترق جسده الفاني، وكإلهة تستطيع أن تحمى هذا الجسد فلا تسمح للنار بقتله، وفي كل مساء، وبينما يكون الطفل في النار، تحوّل نفسها إلى سنونو، وتبدأ تحوم حول العمود الذي حُـبس فيه زوجها، في إحدى الأمسيات تدخل أم الطفل إلى الغرفة... فترى طفلها في موقد النار... ويتم إنقاد الطفل من الحرق"2، وفي أسطورة إغريقية مشابهة، خطر لديمتر في الليل "أن تخلع على الطفل نعمــة الخلود، فأخذت تدهنه بالخمر الإلهي، وراحت تتمتم عزيمة من العزائم القوية، ووضعته علـــي الجمـــر المتوهج، حتى تأكل النار كل الفانية الباقية في جسده، وفي هذا الوقت كانت الملكة قد فكرت أن من الحمق، أن تترك طفلها مع امرأة غريبة، فتسللت إلى الجناح الذي تقيم فيه المرأة، وصلحت الملكة صياحا وحشيا وهي تهجم على الطفل، وتخطفه من بين ألسنة اللهيب، وضمته بشوق إلى صدرها، ولمّا استيقنت أنه لم يصب بأذى، التفتت لتصب نقمتها على المربية المهملة"3، وفي أسطورة أخرى فوق جبل الأولمب اضطجع هرقل على جلد أسد، فوق كومة من الحطب، وقد طلب من رفيقه فيلوكنتيس أن يضع شعلا في أسفل الكوم، فما لبث أن اندلعت ألسنة اللهيب حوله، ولمّا خمد اللهيب، لـم يستطع أصدقاء البطل أن يجدوا أثرا لجسده، حتى و لا حفنة من رماد، لقد أخذ إلى الأعالي<sup>4</sup>، وفـــى أســطورة هنديــــة تحاكى قصة إبراهيم والنار، مفادها أن هارون كشب، ملك ديتون، قد ادعى الألوهية، وحدث أن ابنه براهلاد، المتفق في نصفه الأول مع اسم إبراهيم، قد أنكر ألوهية والده، وادعاها لنفسه، فأراد أن يقتل

\_

الرازي: التفسير الكبير، م13، ج25، ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كامبل، جوزف: قوة الأسطورة، ط1، ترجمة: حسن صقر وزميله، دار الكلمة للنشر والتوزيع، دمشق، 1999م، ص254.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> غيربر: أساطير الإغريق والرومان، ترجمة: حسنى فريز، دائرة الثقافة والفنون، عمان، 1976م، ص122-123.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السابق، ص154.

ابنه، بحیل کثیرة، منها أنه ألقاه في النار، ولكن الإله فیشنو حفظه في جمیع هذه المحن، حتى خرج سالما منها $^{1}$ .

أما العهد القديم فقد أورد قصة مشابهة لمعجزة إبراهيم عليه السلام، تتمثَّل في أصحاب دانيــــال الثلاثــــة الذين رفضوا "عبادة التمثال الذهبي الذي أمر الملك (نبوخذنصر) كل أتباعه بعبادته، أن يلقى بهم في أتون نار متقدة، ويبصر هم الملك يقفون وسط النار لا يصيبهم أذى، يرافقهم شخص رابع، يصفه الملك بأنه أشبه بابن الآلهة"<sup>2</sup>، "حينئذ امتلأ نبوخذنصر غيظا وتغير منظر وجهه على شدرخ وميشخ وعبدنغو، فأجاب وأمر بأن يحموا الأتون سبعة أضعاف أكثر مما كان معتادا أن يحمى. وأمر جبابرة القوة في جيشه بأن يوثقوا شدرخ وميشخ وعبدنغو ويلقوهم في أتون النار المتقدة. ثم أوثق هؤلاء الرجال في سراويلهم وأقمصتهم وأرديتهم والباسهم، وألقوا في وسط أتون النار المتقدة. ومن حيث إن كلمــــة الملـــك شديدة، والأتون قد حمى جدا، قتل لهيب النار الرجال الذين رفعوا شدرخ وميشخ وعبدنغو. وهــؤلاء الثلاثة الرجال، شدرخ وميشخ وعبدنغو، سقطوا موثقين في وسط أتون النار المتقدة. فكانوا يتمشون في وسط اللهيب مسبحين الله ومباركين الرب، ووقف عزريا وصلى هكذا، وفتح فاه في وسط النار، وقال: مبارك أنت أيها الرب إله آبائنا، وحميد، واسمك ممجد إلى الدهور. لأنك عادل في جميع ما صنعت، وأعمالك كلها صدق وطرقك استقامة، وجميع أحكامك حق... ولم يزل خدام الملك الذين ألقوهم، يوقدون الأتون بالنفط والزفت والمشاقة والزرجون. فارتفع اللهيب فوق الأتون تسعا وأربعين ذراعــــا، وانتشـــر وأحرق الذين صادفهم حول الأتون من الكلدانيين. أما أصحاب عزريا فنزل ملاك الــرب إلـــي داخـــل الأتون وطرد لهيب النار عن الأتون، وجعل وسط الأتون ريحا ذات ندى تهب فلم تمسهم النـــار البتــــة، ولم تسؤهم ولم تزعجهم. حينئذ سبح الثلاثة بفم واحد ومجدوا وباركوا الله في الأتون... حينئذ تحير نبوخذنصر الملك، وقام مسرعا، فأجاب، وقال لمشيريه: ألم نلق ثلاثة رجال موثقين في وسلط النار؟

<sup>1</sup> ينظر: العجمي، فالح: صحف إبراهيم جذور البراهيمية من خلال نصوص الفيدا، ط1، الدار العربية للموسوعات، بيروت، 2006م، ص53.

 $<sup>^{2}</sup>$  هووك: منعطف المخيلة البشرية، ص133.

فأجابوا، وقالوا للملك: صحيح أيها الملك. أجاب، وقال: ها أنا ناظر أربعة رجال محلولين يتمشون في وسط النار، وما بهم ضرر، ومنظر الرابع شبيه بابن الآلهة. ثم اقترب نبوخذنصر إلى باب أتون النار المتقدة، وأجاب، فقال: يا شدرخ وميشخ وعبدنغو، يا عبيد الله العلي، اخرجوا وتعالوا. فخرج شدرخ وميشخ وعبدنغو من وسط النار. فاجتمعت المرازبة والشحن والولاة ومشيرو الملك، ورأوا هؤلاء الرجال الذين لم تكن للنار قوة على أجسامهم، وشعرة من رؤوسهم لم تحترق، وسراويلهم لم تتغير، ورائحة النار لم تأت عليهم".

ولكن في الكتب اليهودية التلمودية، نجد أصل القصة في المدراش رباه، وبعد حوار مع تارح الذي كان يصنع الأصنام، ومن ثم تسليم إبراهيم الساخر منها إلى نمرود، تنتهي القصة بقول النمرود: "فأنا لا أعبد إلا النار، وها أنا ألقيك في وسطها، وليأت الله الذي تعبده وينقذك منها، ونزل إبراهيم في أتون النار ونجا"2.

ومثل ذلك يتفق مع ما يروى عن الشامانات الذين يُرمَون في النار، ثم يخرجون منها دون أن يمسهم أذى $^{3}$ ، ومنهم من يمشي على فراش من الجمر، ومن يمشي على النار  $^{4}$ ، كذلك يتشابه في سلب النار خاصية الحرق، مع ما ينسب للأولياء، فأحدهم أدخل يده في كور نار عظيم محمى، فيه حديدة عظيمة، فأخذها وأخرجها وبردت في يده  $^{3}$ ، وآخر يُدخِل الحمل المذبوح أو عظمه في أتون، ثم يخرجها منه حملا حيا $^{6}$ .

وكان الناس قديما يعزون عصمة الكهان أو الشامانات أو الأولياء من أذى أتون النار إلى إلهام الآلهة لهم، ولذلك نجد الفيلسوف السوري يمبليخوس حين بحث في طبيعة الإلهام الإلها، يذكر أن من

<sup>1</sup> دانيال3: 19–28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص65-66.

<sup>3</sup> ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص131.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الوردي، على: **خوارق اللاشعور**، ط2، الوراق للنشر، لندن، 1996م، ص183-184.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: زيعور، على: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، ط2، دار الأندلس، بيروت، 1984م، ص201.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السابق، ص202.

عوارض هذا الإلهام عدم شعور صاحبه بالألم مطلقا، فيقول: إن الكثيرين من الملهمين، لا يحترقون بالنار، إذ لا تصيبهم ألسنة اللهب بسبب ما بهم من الإلهام الإلهي، ومن امتلأ بالروح يقتحم النار، ويمشي خلال اللهب، ويمثل على ذلك بكاهنة كستبالا، وكذلك كاهنات بيراسيا حين يمشين في أتون النار.

ويعتقد هنود (كونا) أن من يعرف سر الشيء أو أصله، يكتسب قدرة سحرية، ويستطيع السيطرة عليه، فمن عرف أصل النار يقبض على الجمر، ويزعمون أن فتى عمره أربعة عشر عاما، يدخل النار وحيدا فلا يحترق، لأنه عرف سر النار²، والقديس رومانوس الشاب رُمي به في النار وبادر يهود حضروا المشهد إلى توجيه الشتائم إلى يسوع المسيح لأنه سمح بإحراق أحد أتباعه، وما أن تفوه اليهود بالشتائم حتى خرج القديس رومانوس مظفرا من المحرقة³، ولا غرو أن ارتبطت النار بالآلهة في المرويات، فتحرق أو تتوقف عن الحرق تبعا لإثبات الداخل فيها قدرة إلهه، وصحة معتقده، وصدق دعواه، فقد كانت في الديانات القديمة مقدسة ومعظمة ومعبودة، والتقرب منها تقرب من الإله.

وبعد موت النبي الكريم يروي الذهبي حادثة لأبي مسلم الخولاني، تحاكي معجزة إبراهيم عليه السلام، فيقول: "أتى أبو مسلم الخولاني المدينة، وقد قبض النبي، واستخلف أبو بكر، فحدثنا شرحبيل أن الأسود تنبأ باليمن، فبعث إلى أبي مسلم، فأتاه بنار عظيمة، ثم إنه ألقى أبا مسلم فيها، فلم تضره، فقيل للأسود: إن لم تنف هذا عنك، أفسد عليك من اتبعك، فأمره بالرحيل، فقدم المدينة، فأناخ راحلته، ودخل المسجد يصلي، فبصر به عمر رضي الله عنه، فقام إليه، فقال: ممن الرجل؟ قال: من اليمن، قال: ما فعل الذي حرقه الكذاب بالنار، قال: ذاك عبد الله بن ثوب، قال: نشدتك بالله، أنت هو؟ قال: اللهم نعم، فاعتنقه

<sup>1</sup> ينظر :فريزر، جيمس: أدونيس أو تموز دراسة في الأساطير والأديان الشرقية القديمة، ط2، ترجمة: جبرا إبراهيم جبرا، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1979م، ص123–124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: إلياد، مرسيا: مظاهر الأسطورة، ط1، ترجمة: نهاد خياطة، دار كنعان للدراسات والنشر، 1991م، ص18.

 $<sup>^{3}</sup>$ ينظر: فولتير: رسالة في التسامح، ترجمة: هنربيت عبودي، ط1، دار بترا، دمشق، 2009م، ص $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السعفى: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص390.

عمر وبكى، ثم ذهب به حتى أجلسه فيما بينه وبين الصديق، فقال: الحمد لله الذي لم يمتني حتى أراني في أمة محمد من صنع به كما صنع بإبراهيم الخليل"، ويروى في كرامات الأولياء من هذا القبيل عن إبراهيم الأجر، أن يهوديا قال له: "يا إبراهيم، أرني آية أسلم عليها، فقلت له: تفعل؟ قال: نعم، فقلت: انزع ثوبك، فلففته ولففت على ثوبه ثوبي، وطرحته في النار، ثم دخلت الأتون، وأخرجت الشوب من الباب الآخر، فإذا ثيابي بحالها لم يصبها شيء، وثيابه في وسطها صارت حراقة، فأسلم اليهودي"، فنجاة الصوفي من النار بمثابة ولادة جديدة في الإيمان وانبعاث قوي لحيوية النفس.

## ريح سليمان

فسر الرازي قوله تعالى: "ولسِلْيَمَانَ الرِيح" (الأنبياء: 81، سبأ: 12)، بأنّ الله جعلها طائعة منقدة لده، بمعنى إن أرادها عاصفة كانت عاصفة، وإن أرادها لينة كانت لينة، والله تعالى، سخرها في الحالتين، فإذا مرت بكُرسيه أبعدت به مدة يسيرة، على ما قال: "غُدُوُهَا شَهْرٌ ورَوَاحُهَا شَهْرٌ" (سبأ: 12)، طائعة لسليمان على حسب ما يريد ويحكم، وينقل عن الكلبي: كانت تسير من اصطخر إلى الشام بركب عليها سليمان وأصحابه ، وهذه الريح لا تتحرك مع سليمان بل تحرك سليمان مع نفسها هو وجنوده ، وكون الريح جارية بأمره وفق قصده وإرادته، قدرة عجيبة وملك عجيب ، ومع ما ذهب إليه الرازي في تفسيره، اتفق مع المأثور في تأويل ريح سليمان، ولكنه لم يذكر تفاصيل حمل الريح له، مع توافرها في التفسير المأثور، حيث كان لسليمان "بساط من خشب، يوضع عليه كل ما يحتاج إليه من أمور المملكة، والخيل والجمال والخيام والجند، ثم يأمر الريح أن تحمله فتدخل تحته، ثم تحمله فترفعه، وتسير به،

1996م، ج4، ص8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النبهاني، يوسف ببن إسماعيل: جامع كرامات الأولياء، ط3، مطبعة مصطفى الحلبي وأو لاده، مصر، 1984م، ج1، ص392.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: زيعور: الكرامة الصوفية، ص202.

<sup>4</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م11\_ ج22، ص202.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م13، ج25، ص348.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السابق، م13، ج26، ص210، ص211.

وتظله الطير من الحر، إلى حيث يشاء من الأرض، فينزل وتوضع آلاته وخشبه... قال ابن أبي حاتم: ذكر عن سفيان بن عيينة، عن أبي سنان، عن سعيد بن جبير، قال: كان يوضع لسليمان ساتمائة ألف كرسي، فيجلس ممّا يليه مؤمنو الإنس، ثم يجلس من ورائهم مؤمنو الجن، ثم يأمر الطير فانظلهم، ثم يأمر الريح فتحمله عليه الصلاة والسلام، وقال عبد الله بن عبيد بن عمير: كان سليمان بأمر الريح، فتجتمع كالطود العظيم، كالجبل، ثم يأمر بفراشه، فيوضع على أعلى مكان منها، ثم يدعو بفرس من ذوات الأجنحة، فترتفع حتى تصعد على فراشه، ثم يأمر الريح، فترتفع به كل شرف دون الساماء"، و"قال الحسن البصري: كان يغدو على بساطه من دمشق، فينزل باصطخر يتغذى بها، ويادهب رائحا من اصطخر، فيبيت بكابل، وبين دمشق واصطخر شهر كامل للمسرع، وبين اصطخر وكابال شهر كامل للمسرع، وبين اصطخر وكابال شهر

إن فكرة انتقال سليمان في الهواء، لها أصل في الترجوم الثاني عن استير، الذي نشر في رباني الكتاب المقدس<sup>3</sup>، "إذ يذكر الترجوم أن صاحب العرش، هو سليمان، وأنّ أربعة وعشرين نسرا، كانت فوق هذا العرش، تلقي، بظلالها على رأس الملك، ومتى أراد سليمان التوجه إلى مكان ما كانت هذه النسور تتقل له عرشه، وتحمله إلى حيث أراد" وفكرة الطيران بوساطة النسور، والسفر جوا، ظهرت في أسطورة آشورية مع أحيقار، فبعدما سمح له الملك بالذهاب إلى مصر، وأخذ معه فرقة من الجنود، يقول: "عند حلول استراحة المساء، بدأت بصرف الجنود، ثم أخرجت النسرين الفرخين، وربطت الحبل برجل كل منهما، وجعلت ابنيّ يركبان عليهما، وأفلتهما فصعدا عاليا في الهواء" وفي أسطورة أدابا، يمثل الطير شوتو آلهة الرياح، وهو على شكل طائر كبير، وعلى الرغم من كسر أدابا لجناحيه صعدا أدابا إلى

ابن كثير، إسماعيل: تفسير القرآن العظيم، ط2، تحقيق: حامد أحمد الطاهر، دار الفجر للتراث، القاهرة، 2010م، ج3، -326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، ج3، ص827.

<sup>3</sup> ينظر: تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، ص73.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الشواف: **ديوان الأساطير**، ج3، ص396.

السماء، ولا ندري بأية وسيلة أ، وفي كنزربا الكتاب المقدس للصابئة المندائية يتحدث بتكرار عن انتقال دنانوخت بالرياح، "رياح رياح أخذت دنانوخت، وطوحت به العواصف، سلالم سلالم رفعته، حتى بلغ محطة بثاهيل ناقض الضياء، المقطوع عن النور 2".

وقد كان هذا التحليق في الهواء والطيران يراود رغبة الإنسان منذ القديم3، ويظهر عبر الأساطير، فهذا بيثاجوراس يستوحي الأسرار، فيقول: "سأفتح أمام عيونكم منافذ السماوات، وأكاشفكم برسائل الحكمة العليا، وأبثكم الأسرار العميقة التي لم تستطع عبقرية بشر بلوغها، فظلت خفية عليهم، وكم أود أن أحلق في الآفاق بين الكواكب والنجوم، تاركا هذه الأرض التي تُقعد الهمم، معتليا السحاب حتى أهبط على كتفي أطلس الجبار، وأتطلع ببصري إلى البشر عن بعد وهم يهيمون على وجوههم على غير هــدى"<sup>4</sup>، وصارت الأمنية واقعا في الروايات فهذا شيخ "من الريشي المسمى آذيتا، طار عبر الهواء بــدءا مــن الهملايا حتى كابيلافاستو، وطلب رؤية الوليد الجديد، وأخذه بين ذراعيه، وعارفا أنه سيصبح البوذا، أخذ يبكي، وذلك لعلمه أنه لن يعيش ليلحق به"5، والارتفاع والتحليق في الهواء يزعمها القديسون والقديسات في العالم المسيحي، مثل توما الأكويني وجوزيف، والقديسة تيريزا وصديقها يوحنا الصليب، واليوغيون الهنود، مع الفرق بأن القديسين يرتفعون بتغير سماوي مفــاجئ دون جهـــد مـــنهم6، ومثـــل القديسين زعم الأولياء من المسلمين<sup>7</sup>، ولكثرة الادعاء في الأمر، روي عن الشافعي فيما قاله "ابن أبـــي حاتم: حدثنا أبي قال: سمعت يونس بن عبد الأعلى، قال: قلت للشافعي: تروي، يا أبا عبد الله، ما كان يقول فيه صاحبنا؟ -أريد الليث أو غيره- كان يقول: لو رأيته يمشى على الماء، يعنى صاحب الكلم، لا تثق به أو لا تغتر به، ولا تكلمه. قال الشافعي: فإنه، والله، قد قصر، إن رأيته يمشي في الهواء فلا

<sup>1</sup> ينظر: فيروللو، شارل: أساطير بابل وكنعان، ترجمة: ماجد خيربك، مطبعة الكاتب العربي، دمشق، 1990م، ص29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كنزاربا اليمين، ص164–165.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: عبد الحكيم، شوقى: موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، مكتبة مدبولي، القاهرة، د.ت. ص28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أوفيد: مسخ الكائنات، ص318.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إلياد، ميرسيا: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ط1، ترجمة:عبد الهادي عباس، دار دمشق، 1987م، ج2، ص79.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: آش: المعجزات، ص79–83.

<sup>7</sup> ينظر: النبهاني: جامع كرامات الأولياء، ج2، ص134.

تركن إليه"، ومن الأمور التي طلبها اليهود من المسيح عليه السلام أن يحول الحجارة إلى خبز، وعليه أن يلقي نفسه من سطح هيكل أورشليم، مثبتا من هو ببقائه في الهواء، ولكن المسيح يسوع رفض كلا المقترحين<sup>2</sup>، وهذا المقترح من بقائه في الهواء، يتقاطع مع مقترح كفار قريش في أن يرقى النبي محمد في السماء، وكذلك قوبل بالرفض من الله سبحانه، فقال تعالى: "أو ْ تَرْقَىٰ فِي السَّمَاءِ وَلَن نُومِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّىٰ تُتَزِّلُ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ ۗ قُلُ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إلَّا بَشَرًا رَسُولًا" (الإسراء: 93).

# نقل عرش بلقيس

يرى الرازي "أن الذي عنده علم من الكتاب، أحضر عرش بلقيس من أقصى اليمن إلى أقصى الشام في مقدار لمح البصر "3، بدليل قوله تعالى: "قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرِيَّدَ إِلَيْكَ فَلَمُ مَّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرِيَّدَ إِلَيْكَ مَلَ الْكِتَاب، على طَرَقُك "(النمل: 40)، وأن العرش هو سرير المملكة ، والمقصود بمن عنده علم من الكتاب، على الختلاف أنه كان من الملائكة، أو من الإنس، بين جبريل أو ملك من الملائكة، أو الخضر، أو آصف بن برخيا وزير سليمان، ويعلم الاسم الأعظم الذي إذا دعا به أجيب، أو رجل صالح من جزيرة في البحر، يعلم الاسم الأعظم، أو سليمان نفسه، وهو ما رجحه الرازي وأوجب الانصراف إليه باعتبار أن سليمان نبي، وهو أعرف من غيره بالكتاب، وإحضار آصف للعرش يفضي لتفضيله على سليمان، وهو قصور في عين الخلق، وقول سليمان: "هُذَا مِن فَصْلُ رَبِّي لِيَبُلُونِي أَأْشُـ كُرُ أَمْ أَكُفُ رُ "5، ظاهره المعجز، قد أظهره الله تعالى بدعاء سليمان .

ابن أبي حاتم، عبد الرحمن: آداب الشافعي ومناقبه، ط1، تحقيق: عبد الغني عبد الخالق، دار الكتـب العلميـة، بيـروت، 2003م، 1.11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آش: المعجزات، ص63.

<sup>3</sup> الرازي: التفسير الكبير، م10، ج20، ص151.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السابق، م12، ج24، ص198.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة النمل، الآية: 40.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م12، ج24، ص198–199.

وعرض الرازي لدلالة السرعة في النقل على وجهين: الأول أنه أراد المبالغة في السرعة، كما تقول لصاحبك: افعل ذلك في لحظة، وهو قول مجاهد، والثاني، أن نجريه على ظاهره وقد ثبت عقلا إمكان وجود هذه الحركة السريعة، وثبت أنه تعالى قادر على كل الممكنات $^{1}$ .

وعرض اختلاف الرأي في دلالة غرض سليمان من إحضار عرش بلقيس أو سرير المملكة، بـين أنــه دلالة على قدرة الله ونبوة سليمان، أو أراد اختبار عقلها، من خلال أن يغير وينكر في عرشها، ثم يختبرها ليرى هل تعرفه أم تتكره، أو أن يأخذه ويغنمه قبل إسلامها، فإذا أسلمت لم يحل له أخذ مالها، أو أن يعرف من خلال سريرها مقدار مملكتها قبل وصولها إليه²، ويزيد الرازي تعليل تتكير عرشــها· فيقول: لو ترك على ما كان لعرفته لا محالة، وكان لا تدل معرفتها به على ثبات عقلها، وإذا غير دلت معرفتها أو توقفها فيه على فضل عقلها، و لا يمتنع صحة ما قيل: إن سليمان عليه السلام، ألقي إليـــه أن فيها نقصان عقل لكي لا يتزوجها، أو تحظى عنده على وجه الحسد، فأراد بما ذكرنا اختبار عقلها<sup>3</sup>، خافوا أن يولد منها ولد، فيجتمع له فطنة الجن والإنس، فيخرجون من ملك سليمان إلى ملك هــو أشـــد، فقالوا: إن في عقلها نقصانًا، وإنها شعراء الساقين، ورجلها كحافر حمار، فاختبر سليمان عقلها بتتكير العرش، واتخذ الصرح ليتعرف ساقها... وقال آخرون: كان المقصود من الصرح تهويل المجلس وتعظيمه، وحصل كشف الساق، على سبيل التبع، فلما قيل لها: هو صرح ممرد من قوارير، استترت وعجبت من ذلك، وإستدلت به على التوحيد والنبوة"4.

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م12، ج24، ص199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م12، ج24، ص198.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، م12، ج22، ص200.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م12، ج22، ص202.

وإذ اكتفى الرازي بالإشارة لنقل العرش بطريقة عجائبية دون تفصيل للكيفية، فقد ذكر المفسرون تلك الكيفية، كمجاهد وسعيد بن جبير ومحمد بن اسحاق وزهير بن محمد وغيرهم، من أنه غاب السرير، وغاص في الأرض، ثم نبع من بين يدي سليمان 1.

وفق الكتاب المقدس أتت ملكة سبأ لتمتحن سليمان بمسائل، في سرد يخلو من العجائب التي ظهرت في الترجوم غير المعترف به رسميا، ففي سفر ملوك الأول: سمعت ملكة سبا بخبر سليمان لمجد الرب، فأتت لتمتحنه بمسائل. فأتت إلى أورشليم بموكب عظيم جدا، بجمال حاملة أطيابا وذهبا كثيرا جدا وحجارة كريمة. وأنت إلى سليمان وكلمته بكل ما كان بقلبها، فأخبرها سليمان بكل كلامها. لم يكن أمر مخفيا عن الملك لم يخبرها به. فلما رأت ملكة سبا كل حكمة سليمان، والبيت الذي بناه (إشارة للصرح)، وطعام مائدته، ومجلس عبيده، وموقف خدامه وملابسهم، وسقاته، ومحرقاته التي كان يصعدها في بيت الرب، لم يبق فيها روح بعد، فقالت للملك: صحيحا كان الخبر الذي سمعته في أرضي عن أمورك وعن حكمتك، ولم أصدق الأخبار حتى جئت وأبصرت عيناي، فهوذا النصف لم أخبر به. زدت حكمة وصلاحا على الخبر الذي سمعته، طوبي لرجالك، وطوبي لعبيدك هؤلاء الواقفين أمامك دائما السامعين حكمتك. ليكن مباركا الرب إلهك الذي سر بك وجعلك على كرسى إسرائيل. لأن الرب أحب إســرائيل إلى الأبد جعلك ملكا، لتجري حكما وبرا. وأعطت الملك مئة وعشرين وزنة ذهب وأطيابا كثيــرة جـــدا وحجارة كريمة. لم يأت بعد مثل ذلك الطيب في الكثرة، الذي أعطته ملكة سبا للملك سليمان $^{2}$ ، ويبين الكتاب المقدس أن زيارات سليمان من ملوك الأرض كانت بسبب سماعهم عن عظم عرشه وقوته: "فتعاظم الملك سليمان على كل ملوك الأرض في الغنى والحكمة. وكانت كل الأرض ملتمسة وجه سليمان لتسمع حكمته التي جعلها الله في قلبه. وكانوا يأتون كل واحد بهديته، بآنية فضة وآنية ذهب وحلل وسلاح وأطياب وخيل وبغال سنة فسنة $^{3}$ ، وعرض النص لوصف عظمــة كرســي ســليمان أو

-

<sup>1</sup> ينظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج3، ص587.

 $<sup>^{2}</sup>$  سفر ملوك الأول10: 1-10. سفر أخبار الأيام الثاني، الإصحاح $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سفر ملوك الأول $^{10}$ : 23-25.

عرشه الذي يجلس عليه، و لا نظير له في الممالك: "وعمل الملك كرسيا عظيما من عاج وغشاه بذهب إبريز، وللكرسي ست درجات، وللكرسي رأس مستدير من ورائه، ويدان من هنا ومن هناك على مكان الجلوس، وأسدان واقفان بجانب اليدين، واثنا عشر أسدا واقفة هناك على الدرجات الست من هنا ومــن هناك. لم يعمل مثله في جميع الممالك"1.

وأما في الترجوم فنجد بعض مقاطع القصنة التي ترد في التفسير، وفيه: لما رأت ملكة ســبأ أن الملــك جالس في بيت بلوري(إشارة إلى ممرد من قوارير) توهمت في قلبها، قائلة: إن الملك جالس في المـــاء، فرفعت ثوبها لتعبر، فرأى أن لها شعرا على الساقين، فقال لها: إن جمالك هو جمال النساء، وشعرك هو شعر الرجال، فالشعر حلية الرجل، ولكنه يعيب المرأة، فقالت: يا مولاي الملك... يتبارك الــرب إلهك الذي سر بك، وأجلسك على عرش المملكة لتجري قضاء عادلا"2.

ورأى "بعض نقاد التوراة أن هذه القصة قد كتبها أولِئك الكتبة لإثبات عظمة سليمان، وسعة دولته، وشهرة حكمته، غير أن هذا لم يبت به، حتى الآن، ورأى آخرون أن هذه الملكة لم تكن ملكة ســبأ فـــي اليمن، لعدم ورود أسماء ملكات في النصوص العربية الجنوبية، بل كانت ملكة تحكم في العربية الشمالية، تحكم جماعة من السبئين الذين كانوا قد نزحوا إلى هذه المناطق منذ عهد بعيد، وكوّنوا مستوطنات سبئية في الأردن، وفي أعالي الحجاز "3، ويؤيد هذا الرأي كون الدولة السبئية التي ظهرت -في اليمن تبدأ بسنة 650 قبل الميلاد وتستمر إلى سنة 109ق.م. في أحسن الأحوال $^4$ ، في حـين عهـد سليمان مع هذه الحادثة كان حوالي السنة 950 قبل الميلاد، وحكم بين 963ق.م. إلى 923ق.م.<sup>5</sup>،

 $<sup>^{1}</sup>$  سفر ملوك الأول 10: 18-20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص76.

³ على، جواد: **المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام**، ط1، دار العلــم للملايــين، بيــروت، 1973م، ج1، ص636. وينظــر: ج2، ص259.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السابق، ج2، ص315–316.

<sup>5</sup> على: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج2، ص264. ينظر: محاسنة، محمد، محمد الطراونة، محمود الرويضي، محمد العمايرة: تاريخ مدينة القدس، ط1، مكتبة الفلاح، الكويت، 2003م، ص71.

بمعنى يفصله عن الدول السبئية اليمنية زهاء ثلاثة قرون، ويرى بعض الباحثين أن السبئيين هم من أهل العربية الشمالية في الأصل، غير أنهم تركوا مواطنهم هذه، وارتحلوا في القرن الثامن قبل المــيلاد، أو القرن الثاني عشر قبل الميلاد إلى جنوب الجزيرة العربية 1.

ونسج المخيال أسطورة تتاظر نقل عرش بلقيس، حيث إن المسكن الفعلي لمريم العذراء في الناصرة تم نقله من منطقة الجليل، بعمل الله ذاته، إلى إيطاليا سنة 1291م، وقد غادر أسسه وطار عبـر الفضـاء، على ثلاث مراحل، كانت محطات توقف له قبل الوصول للمرحلة الأخيرة $^{2}$ .

وفي محاولة لفهم قصة نقل العرش بعيدا عن العجائبية، قال ابن عاشور: "يحتمل أن يكون سليمان قــال ذلك بعد أن حطت رحال الملكة في مدينة أورشليم، وقبل أن تتهيَّأ للدخول على الملك، أو حــين جـــاءه الخبر بأنها شارفت المدينة، فأراد أن يحضر لها عرشها، قبل أن تدخل عليه ليُريَها مقدرة أهل دولته. وقد يكون عرشها محمولا معها في رحالها، جاءت به معها لنجلس عليه خشية أن لا يهييء لها سليمان عرشا، فإن للملوك تقادير وظنونا يحترزون منها خشية الغضاضة... ولمّا علم سليمان بأنها ستحضر عنده أراد أن يبهتها بإحضار عرشها الذي تفتخر به، وتعده نادرة الدنيا، فخاطب ملله ليظهر منهم منتهى علمهم وقوتهم. فالباء في "بعرشها" كالباء في قوله: " فَلَنْأُتِينَّهُم بِجُنُـودٍ" (النمـل: 37)3، وذهـب بعضهم إلى بيان كيفية نقل العرش أو الكرسي أو السرير تم من خلال استلال هذا العرش من بين حاشيتها، دون أن تعلم هي بذلك، والنقل في مدة ارتداد الطرف، ليس مقصودا بذاته، وإنما هو كناية عن الإسراع، في أسلوب بلاغي4.

<sup>1</sup> على: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج2، ص260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آش: المعجزات، ص89.

ابن عاشور: تفسير التحرير والتنوير، ج19، ص270.

<sup>4</sup> ينظر: العدوى: الإيمان بين الغيب والخرافة، ص113.

#### مائدة السماء

يقول تعالى: "إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ "
قَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ، قَالُوا نُرِيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وتَطْمئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا
مِنَ الشَّاهِدِينَ، قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِّأُولِنَا وَآخِرِنَا وَآخِرِنَا وَآخِرِنَا وَآخِرِنَا الشَّاهِدِينَ، قَالَ عِيدًا لِلْوَلِنِي عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِلْوَلِنِي الْمَائِدة وَآخِرِنَا اللَّهُ إِنِّي مُنزِلُهُا عَلَيْكُمْ أَفَمَن يَكُفُونُ بَعْدُ مِنكُمْ فَالِنِي أُعَذَبُكُ أَعَالَمُ عَلَى اللَّهُ إِنِّي مُنزِلُهُا عَلَيْكُمْ أَفَمَن يَكْفُونُ بَعْدُ مِنكُمْ فَالِنِي أَعْذَبُكُ أَلَالَهُ إِنِّي مُنزَلِّهُا عَلَيْكُمْ أَفَمَن يَكْفُونُ بَعْدُ مِنكُمْ فَالِنِي الْمَائِدة : 12-15).

عرض الرازي المعنى اللغوي للمائدة، فقال: "قال الزجّاج: المائدة فاعلة من ماد يميد، إذا تحرك فكأنها تميد بما عليها، وقال ابن الأنباري: سميت مائدة لأنها عطية، من قول العرب: ماد فلان فلانا يميدة ميداً، إذا أحسن إليه، فالمائدة على هذا القول، فاعلة من الميد بمعنى معطية، وقال أبو عبيدة: المائدة فاعلة بمعنى مفعولة، مثل عيشة راضية، وأصلها مميدة ميد بها صاحبها، أي أعطيها وتفضل عليه بها، والعرب تقول: مادني فلان يميدني إذا أحسن إليه"1.

وفي تفسير قوله تعالى: "قَالُوا نُرِيدُ أَن نَّأَكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِن الشَّاهِدِينَ" (المائدة: 113)، ينقل الرازي تفاصيل هذه المائدة وأوصافها، فيقول: "روي أن عيسى عليه السلام لما أراد الدعاء لبس صوفاً، ثم قال: اللهم أنزل علينا، فنزلت سفرة حمراء بين غمامتين؛ غمامة فوقها وأخرى تحتها، وهم ينظرون إليها، حتى سقطت بين أيديهم، فبكى عليه السلام، وقال: اللهم اجعلها رحمة، ولا تجعلها مثلة وعقوبة، وقال لهم: ليقم أحسنكم عملاً يكشف الجعلني من الشاكرين، اللهم اجعلها رحمة، ولا تجعلها مثلة وعقوبة، وقال لهم: ليقم أحسنكم عملاً يكشف عنها، ويذكر اسم الله عليها، ويأكل منها. فقال شمعون رأس الحواريين: أنت أولى بذلك، فقام عيسى، وتوضأ وصلى وبكى، ثم كشف المنديل. وقال: بسم الله خير الرازقين، فإذا سمكة مشوية بلا شوك ولا فلوس، تسيل دسماً. وعند رأسها ملح، وعند ذنبها خل، وحولها من ألوان البقول ما خلا الكراث، وإذا

الرازي: التفسير الكبير: م6، ج12، ص138.  $^{1}$ 

خمسة أرغفة على واحد منها زيتون، وعلى الثاني عسل، وعلى الثالث سمن، وعلى الرابع جبن، وعلى الخامس قديد، فقال شمعون: يا روح الله: أمن طعام الدنيا أمن طعام الآخرة؟ فقال: ليس منهما، ولكنـــه شيء اخترعه الله بالقدرة العالية، كلوا ما سألتم، واشكروا يمددكم الله ويزيدكم من فضله، فقال الحواريون: يا روح الله لو أريتنا من هذه الآية آية أخرى، فقال: يا سمكة، احيى بإذن الله فاضـطربت، ثم قال لها: عودي كما كنت فعادت مشوية، ثم طارت المائدة، ثم عصوا من بعدها، فمُسِخوا قردة وخنازير"<sup>1</sup>. وفي موطن آخر من التفسير، يبين طريقة الحصول على الطعام والشراب بصورة مختلف، فما سبق كان مائدة من مصدر سماوي، في حين الآخر من مصدر أرضي، وقد كان " الحواريون إثني عشر رجلاً، اتبعوا عيسى عليه السلام، وكانوا إذا قالوا: يا روح الله جعنا، فيضرب بيده إلى الأرض، فيخرج لكل واحد رغيفان، وإذا عطشوا قالوا يا روح الله: عطشنا، فيضرب بيده إلى الأرض، فيخرج الماء فيشربون، فقالوا: من أفضل منا إذا شئنا أطعمتنا، وإذا شئنا سقيتنا، وقد آمنا بك فقال: أفضل منكم من يعمل بيده، ويأكل من كسبه، فصاروا يغسلون الثياب بالكراء، فسموا حواريين"<sup>2</sup>.

ويذكر الرازي رأيا آخر لإمامَين في التفسير؛ هما الحسن ومجاهد، على أن هذه المائدة لم تنزل، وإنما هي مثل ضرب، فيقول: "اختلفوا في أنه هل نزلت المائدة. فقال الحسن ومجاهد: ما نزلت، واحتجوا عليه بوجهين؛ الأول: أن القوم لما سمعوا قوله: "أُعَذَّبُهُ عَذَاباً لا أعذبه أَحَداً مّن العالمين" الستغفر وا، وقالوا لا نريدها. الثاني: أنه وصف المائدة بكونها عيداً لأولهم وآخرهم، فلو نزلت لبقى ذلك العيد إلى بوم القيامة"<sup>4</sup>.

الرازي: التفسير الكبير، م6، ج12، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج8، ص71.

<sup>3</sup> سورة المائدة، الآية: 115.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الرازي: التفسير الكبير، م6، ج12، ص141.

ويبين المقصود بالعيد لغة، فيقول: "والعيد في اللغة اسم لما عاد إليك في وقت معلوم، واشتقاقه من عدد يعود، فأصله هو العود، فسمى العيد عيداً؛ لأنه يعود كل سنة بفرح جديد"1.

إن هذا الحدث كما صوره المفسرون لم يرد في العهد الجديد، ولكنه تجمع بخليط من الأحداث، وتحور ونما عن حدث العشاء الرباني المشهور في كتب الأناجيل، ففي إنجيل متى ومرقس: "وفيما هم يسأكلون أخذ يسوع الخبز، وبارك وكسر وأعطى التلاميذ، وقال: خذوا كلوا... إلى ذلك اليوم حينما أشربه معكم جديدا في ملكوت أبي" وفي إنجيل لوقا: "ثم تناول كأسا وشكر، وقال: خذوا هذه واقتسموها بيسنكم، لأني أقول لكم: إني لا أشرب من نتاج الكرمة حتى يأتي ملكوت الش... وكذلك الكأس أيضا بعد العشاء قاتلا: هذه الكأس هي العهد الجديد بدمي الذي يسفك عنكم، ولكن هوذا يد الذي يسلمني هي معي على المائدة "ق، وفي إنجيل يوحنا: "قام عن العشاء، وخلع ثيابه، وأخذ منشفة واتزر بها... لأني أعطيستكم مثالا ، حتى كما صنعت أنا بكم تصنعون أنتم أيضا، الحق الحق أقول لكم: إنه ليس عبد أعظم من مرسله، إن علمتم هذا فطوباكم إن عملتموه "4، وفي رسالة بولس الأولى إلى المل كورنثوس: "فحين تجتمعون معا ليس هو لأكل عشاء الرب، لأن كل واحد يسبق فيأخذ عشاء نفسه في الأكل... لأنني تسلمت من الرب ما سلمتكم أيضا: إن الرب يسوع في الليلة التي أسلم فيها، أخذ خبزا، وشكر فكسر، وقال: خذوا كلوا هذا... من أكل هذا الخبز، أو شرب كأس الرب، بدون استحقاق، بكون مجرما".5.

وإذا أضفنا إلى ما سبق مما يشتهر في الأناجيل وطقوس المسيحيين المحاكية للعشاء الأخير، ما جاء في لوقا: "وأنا أجعل لكم كما جعل لي أبي ملكوتا؛ لتاكلوا وتشربوا على مائدتي في ملكوتي" قبين نظير

1 الرازي: التفسير الكبير، م6، ج12، ص139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> متى26: 26–29. ينظر: مرقس14: 22–25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لوفا22: 17-21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بو حنا 13: 4–17.

<sup>5</sup> اكو 11: 20–27.

<sup>6</sup> لوقا22: 29–30.

مائدة السماء في الكتاب المقدس، ويزداد الأمر وضوحا إذا عرضنا لرؤيا بطرس: "صعد بطرس على السطح ليصلي نحو الساعة السادسة. فجاع كثيرا واشتهى أن يأكل. وبينما هم يهيئون له، وقعت عليه غيبة، فرأى السماء مفتوحة، وإناء ناز لا عليه، مثل ملاءة عظيمة، مربوطة بأربعة أطراف، ومدلاة على الأرض. وكان فيها كل دواب الأرض والوحوش والزحافات وطيور السماء. وصار إليه صوت: قم يا بطرس، اذبح وكل. فقال بطرس: كلا يارب! لأني لم آكل قط شيئا دنسا أو نجسا. فصار إليه أيضا صوت ثانية: ما طهره الله لا تدنسه أنت. وكان هذا على ثلاث مرات، ثم ارتفع الإناء أيضا السماء".

ويرتد صدى التفسير في نوع الطعام الذي نزل على المائدة السماوية من السمك والأرغفة الخمسة، إلى الإنجيل الذي تتاول معجزة ليسوع، يُشبع من خمسة أرغفة وسمكتين خمسة آلاف رجل ما عدا النساء والأولاد، ويفضل عنه اثنتا عشرة قفة: "ولما صار المساء تقدم إليه تلاميذه قائلين: الموضع خلاء والوقت قد مضى. اصرف الجموع لكي يمضوا إلى القرى، ويبتاعوا لهم طعاما، فقال لهم يسوع: لا حاجة لهم أن يمضوا. أعطوهم أنتم ليأكلوا، فقالوا له: ليس عندنا ههنا إلا خمسة أرغفة وسمكتان، فقال: ائتوني بها إلى هنا، فأمر الجموع أن يتكئوا على العشب. ثم أخذ الأرغفة الخمسة والسمكتين، ورفع نظره نحو السماء، وبارك وكسر وأعطى الأرغفة للتلاميذ، والتلاميذ للجموع، فأكل الجميع وشبعوا. ثم رفعوا ما فضل من الكسر اثنتي عشرة قفة مملوءة، والآكلون كانوا نحو خمسة آلاف رجل، ما عدا النساء والأولاد"2.

و لا غرو إن وجدنا الرواية تتمو مع مرور الزمن، إلى أن يتفرع عن العشاء الأخير الكأس المقدس لدى المفسرين الرهبان، "فقد كتب أحد الكتاب الأوائل بأن الكأس المقدس أحضرت من السماء من قبل ملائكة"3.

1 أعمال الرسل10: 9-16.

<sup>2</sup> متى14: 15–21.

<sup>3</sup> كامبل: قوة الأسطورة، ص275.

وفكرة المائدة المقدسة أو المائدة السماوية تظهر في أسطورة رافدية سومرية، وتهدف إلى إعطاء نواميس الحضارة والتقدم، وانتقال من يحظى بها من حالة البدائية  $^1$ ، وتتوعت أصناف المائدة هذه بالماء البارد والجعة أو الخمرة، والحلوى بالزبدة:

"حياها عند المائدة المقدسة، مائدة السماء

صدع إبسموند بما أمر به

وعندما دخلت إنانا إلى الآبسو

أعطاها كعك الزبدة لتأكل

وصب لها ماء باردا لتشرب

وقدم أمامها البيرة عند تمثال السبع

عاملها بما يليق بها

وحياها عند المائدة المقدسة، مائدة السماء"2

وفي ترجمة أخرى:

"قدم لها لتأكل الحلوى المصنوعة بالزبدة

وليصب لها الماء البارد المنعش للقلب

وعلى مقربة من الأسد قدم لها الجعة

51

<sup>1</sup> ينظر: السواح، فراس: الأسطورة والمعنى، ط2، دار علاء الدين، دمشق، 2001م. ص117-120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السواح: الأسطورة والمعنى، ص118–119.

استقبلها كصديقة عاملها كحليفة

على المائدة المقدمة على المائدة السماوية $^{\mathrm{I}^{\mathrm{I}}}$ 

1 الشواف: **ديوان الأساطير**، ج3، ص196–197.

# الفصل الثاني

# الأسطورة في الإنسان ولوازمه

منذ وجد الإنسان بدأ ينظر في الكون ونفسه، ويفكر في سر وجوده وخالقه، والطبيعة من حوله، وظل بفطرته التي نفخ الله فيها من روحه، يتوق لربه؛ تارة بالبحث والتفكير، فيرشد أحيانا ويضل أخرى، وتارة بما بعث الله به النبيين من الهدى، فيستقيم عليه، ولا ينفك في هذه الدار عن منازعة الشيطان ونزغاته، فتتسرب إليه الأهواء وتغلبه الجهالاته، ثم ما تلبث أن تتراكم لتشكل جزءا من أساطيره، التي تخلط عملا صالحا من انبثاقات روحه وزكاتها، وآخر سيئا من فجورها وقصورها، فكانت أساطيره تجول في شتى ميادين الحياة.

سأتناول في هذا الفصل الأساطير التي جاز بها تفسير رفع عيسى إلى السماء، وإحياء الموتى، وامتداد النوم مئات السنين لأصحاب الكهف، وحجب منسأة سليمان موته عمن خضع له، وإضاءة يد موسى، وتولّد رزق مريم من العدم، و تمدد عمر نوح مئات السنين على غير المعتاد للبشر.

# رفع عيسى إلى السماء

ذهب الرازي إلى القول برفع عيسى حيا بجسده إلى السماء، وكذلك ارتفع إدريس وإلياس<sup>1</sup>، وبهذا الرفع لم يُمكّن الله أعداءه من إيصال الشر إليه<sup>2</sup>، و"لما رُفع إلى السماء صار حاله كحال الملائكة في زوال الشهوة والغضب والأخلاق الذميمة"<sup>3</sup>، وذهب الرازي إلى أن معنى "متوفيك" من قوله تعالى: "إِذْ قَالَ اللّهُ يَا عيسَى إِنِّي مُتَوَفِيكَ إِلَي وَمُطَهِّرُكَ مِنَ النَّينَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ النَّينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ" (آل عمران: 55)، بمعنى إخراج عيسى من الأرض، وإصعاده إلى السماء وافيا، بتمام

<sup>1</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م4، ج8، ص34،

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج8، ص74.

<sup>3</sup> السابق، م4، ج8، ص76.

روحه وجسده أ، وواجه الرازي مشكلة في دلالة ضمير الياء من قوله تعالى: "إلى"، ولكي ينزه الله عــن المكان، أوَّل المعنى، فقال: " المراد إلى محل كرامتي، وجعل ذلك رفعا إليه للتفخيم والتعظيم، مثل ا قوله: "وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي"(الصافات: 99)، وإنما ذهب إبراهيم من العراق إلى الشام"2.

وفي التأويل رفع إلى مكان لا يملك الحكم عليه فيه غير الله، ويتأوله أيضا بمحل ثوابه ومجازاته، في سبيل نفى المكان عن الله تعالى<sup>3</sup>، ولكنه يختم بقول ينفى معنى الرفع على الحقيقة الجسدية، مما يعنى عدم الرفع إلى السماء، فيقول: "واعلم أن هذه الآية ندل على أن رفعه في قوله "ورافعـك إلـيّ"، هـو الرفعة بالدرجة والمنقبة، لا بالمكان والجهة، كما أن الفوقية في هذه ليست بالمكان بل بالدرجة والرفعة"4، وفي هذا المعنى أورد نظيره لرفع إدريس من قوله تعالى: "وَرَفَعْنَاهُ مَكَانَا عَلِيًّا"(مريم: 57)، ولكنه لم يذهب لتقريره، كما فعل في رفع عيسى، وهو ما يكشف عن اضطراب واضح في معالجته لمسألة صعود بشر إلى السماء، فحيث جوّز ذلك عموما، أشكل عليه ضمير الياء العائدة على الله سبحانه في قضة عيسى، فاشتد في صرفها إلى معنى مجازيّ لنفي المكان عن الله، دون أن ينفي رفع عيسى بجسده إلى السماء، وهو ما أدخله في الاضطراب، باعتبار أن نفي رفع عيسى إلى مكان حقيقي، وتقرير معنى الرفع، برفع المكانة والمنقبة والدرجة، سيُسقط رفعه إلى السماء تلقائيا؛ إذ لا دليل عليـــه في القرآن سوى الآية، ونجد هذا الارتباك يصيب الرازي في رفع إدريس، ولكن بدرجة أقل؛ لأن مكان الرفع لا يضاف إلى الله سبحانه، فيقول: "المراد به الرفعة في المكان إلى موضع عال، وهذا أولى، لأنّ الرفعة المقرونة بالمكان تكون رفعة في المكان لا في الدرجة، ثم اختلفوا، فقال بعضهم: إن الله رفعه إلى السماء وإلى الجنة، وهو حي لم يمت، وقال آخرون: بل رفع إلى السماء، وقبض روحه. سأل ابن عباس رضي الله عنهما كعبا عن قوله: "ورفعناه مكانا عليا" قال: جاءه خليل له من الملائكة، فسأله حتى

<sup>1</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م4، ج8، ص76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج8، ص77.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، م4، ج8، ص77.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م4، ج8، 78.

يكلّم ملك الموت حتى يؤخر قبض روحه، فحمله ذلك الملك بين جناحيه، فصعد به إلى السماء، فلما كان في السماء الرابعة، وأنا في السماء الرابعة، فإذا ملك الموت يقول: بعثت، وقيل لي: اقبض روح إدريس في السماء الرابعة، وأنا أقول: كيف ذلك وهو في الأرض؟ فالتفت إدريس، فرآه ملك الموت، فقبض روحه هناك. واعلم أن الله تعالى إنما مدحه بأن رفعه إلى السماء؛ لأنه جرت العادة أن لا يرفع إليها إلا من كان عظيم القدر والمنزلة"1.

إن فكرة صعود البشر إلى السماء ليس منشؤها التفسير أو فهم النص المقدس، وإنما هي فكرة قديمة راودت البشر، ووردت في أساطير الكثير من الشعوب، ففي أساطير حضارة الرافدين القديمة نجد الصعود من الأرض إلى السماء لم يقتصر على الآلهة، وإنما تضمن ذلك البشر أيضا، أما صعود الآلهة فمثال عليه:

"فصعد أنو إلى السماء

واتخذ إنليل من الأرض مقرا لحكمه...

عندما أنو صعد إلى السماء

فإن آلهة الأبسو نزلوا إليه

وآنذاك فرض الأنوناكو السماويون

على الإيجيجي سخرتهم"2.

وأما صعود البشر إلى السماء، فكان يتطلب "ميزات خاصة، سواء أكان ذلك بسبب تقواهم، أم بسبب معرفتهم المتفوقة والقدرة الخاصة التي تخولهم هذه المعرفة"3، والاعتقاد بصعود بشر إلى السماء كان

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الشواف: **ديوان الأساطير،** ج2، ص232.

<sup>3</sup> السابق، ج2، ص463.

من المعتقدات الراسخة والرسمية في بابل، حتى إن كهنة الإيساجيل لم يتقبلوا انتقاد (نبونيد) ملك بابــل حين أنكر صعود (أدابا) إلى سماء آنو<sup>1</sup>، ومن حكماء ما قبل الطوفان، والذين تميزوا بقــدرات خارقــة، سجلت لقية أثرية رقية، جاء فيها:

"أدابا الكاهن المطهر في إريدو، وهو الذي صعد إلى السموات $^{2}$ 

وفي الأسطورة صعد إلى السماء ثم عاد إلى الأرض:

"سوف تذهب شخصيا يا أدابا للمثول

أمام آنو الملك

سوف تأخذ طريقك إلى السموات

وعندما إلى السموات

ستصعد وتقترب من بوابة أنو...

جعله الرسول يأخذ طريق السموات وأصعد إليها

وعندما تم إيصاله إلى السموات...

فليأخذ إذن قال آنو وليعد

إلى أرضه"<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> الشواف: ديوان الأساطير، ج2، ص477.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، ج2، ص465.

<sup>3</sup> السابق، ج2، ص481–484.

ومن الأبطال أو الحكماء الذين صعدوا إلى السماء، (إيتانا) وهو رابع ملك حكم في مدينة كيش بعد الطوفان، وهو الذي صعد إلى السماء على جناح نسر  $^1$ ، لكي يحضر نبتة مزروعة في السماء، بقصد شفائه من العقم، وهو رجل صالح، يصلي كل يوم، ويقدّم القرابين دون أن يرزق بغلام يخلفه على العرش  $^2$ :

"قال النسر لإيتانا:

يا صديقي رائعة هي المناطق السماوية

تعال لكى أحملك نحو سماء آنو...

بعد أن تم صعودهما إلى سموات آنو

مرا ببوابة آنو وإنليل وإيا

عند ذلك النسر وإيتانا سجدا معا...

يا صديقي أنا ما عدت أريد الصعود إلى السموات

وجه سيرك لكى أعود إلى الأرض $^{3}$ .

إن فكرة صعود البشر إلى السماء بأجسادهم اشتهرت لدى معظم الشعوب، فالهنود اعتقدوا أن الشامانيين الأوائل صعدوا للسماء بلحمهم وعظمهم ، بطرق مختلفة، وخلال استغراق الشامان يصعد إلى السماء على حبل ينزل إليه من هناك، وأما النجوم التي تعيق طريقه فإنه يزيحها بيده 5، وقد نجح الراهب

57

<sup>1</sup> الشواف: **ديوان الأساطير**، ج2، ص466.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السواح: الأسطورة والمعنى، ص53.

<sup>3</sup> الشواف: **ديوان الأساطير**، ج2، ص502-505.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج3، ص293.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص133.

(بكثو) في الصعود للسماوات، حتى وصل إلى السماء العليا، سماء البراهمة أ، وفي الديانة التبييتية يعتقدون أن القديسين والسحرة المتميزين، ما زالوا ينجحون في الصعود إلى السماء بفضل حبلهم (مو) أ، ويتشابه هذا المعتقد مع الأساطير الصينية، فعندما "كانت المسافة القصوى بين الأرض والسماء تسمح للآلهة بالنزول والاختلاط مع البشر، وللبشر أن يصعدوا للسماء بتسلقهم جبلا أو شجرة أو سلما، أو أيضا بتركهم يحملون من قبل الطيور، وعلى أثر حدث أسطوري انشقت السماء بعنف عن الأرض، فقطعت الشجرة، وتسطح الجبل الذي كان يلامس السماء، مع ذلك فإن بعض الكاتنات المتمتعة بامتيازات -شامانيون، صوفيون، أبطال، أسياد- قادرون للارتقاء بنشوة إلى السماء معيدين هكذا الاتصال المنقطع أن وكذلك "بوذا صعد إلى السماء وعاد ثانية أن وعند الشعوب الأفريقية الناطقة البابنتوية يعتقدون أن الصعود للسماء متاح للأبطال، وعدوا هذا الصعود فعلا متاحا للمختارين أ، وفي أسطورة اندونيسية تبين أن بذور الرز سرقها فتى، اعتاد الصعود إلى السماء عن طريق قـوس قـزح، وكان ينكشف أمر إخفائه البذور، ولكنه نجح مرة بإخفائها في جروح قدميه، وحملها إلى الأرض أ، وفي روما أعلن الساحر سيمون "صعوده للسماء أمام جمهور معتبر من المشاهدين، غير أن الصدادة التي تلاها الرسول (بطرس) جعلته يسقط بحالة مؤلمة أ.

وتسللت فكرة صعود البشر للسماء إلى الموروث الديني، فنجد أن كهنة الزرادشتية، قد جهزوا (فيراز) الصالح بطقوس خاصة؛ لكي يصعد بروحه إلى السماوات، ويطلع على ما فيها، ثم عاد الرسول الزرادشتي بعد سبعة أيام، ليحدثهم بكل ما رأى وسمع<sup>8</sup>، وفي توراة ما بين العهدين، نجد باروخ يأتيه

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية ، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> السابق، ج2، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> كامبل: **قوة الأسطورة،** ص208.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص207.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السابق، ص74.

الياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج2، ص410.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> بنظر: عبد الرحمن: أفستا، ص874–902.

ملاك القوى ليدعوه إلى الصعود إلى السماوات العلى، ويكشف له عن أسرار الله، ومن سماء إلى أخرى يصعد باروخ مجتازا البوابات، ومطلّعا على كل سماء بما فيها، ثم يعيده الملاك إلى نقطة الانطلاق 1.

وكذلك يُرفع أخنوخ، فبينما كان "يحادث شعبه، أرسل الرب العتمة على الأرض، وحلت الظلمات، وغطت الظلمات البشر الواقفين مع أخنوخ، وسارع الملائكة إلى أخذ أخنوخ، وإلى إصعاده إلى السماء العليا، واستقبله الرب، وأحله أمام وجهه إلى الأبد، وانسحبت الظلمات من الأرض وكان النور، وأبصر الشعب، وفهم كيف أن أخنوخ رفع، ومجدوا الله ومضوا إلى بيوتهم"2.

وليس الكتاب المقدس ببعيد عن فكرة الصعود إلى السماء، فهو يسجل صعود إيلياء إلى السماء... وقف كلاهما أليشع، وقد جاء في ملوك الثاني: "وكان عند إصعاد الرب إيليا في العاصفة إلى السماء... وقف كلاهما بجانب الأردن، وأخذ إيليا رداءه، ولفه وضرب الماء، فانفلق إلى هنا وهناك، فعبرا كلاهما في اليبس... وفيما هما يسيران ويتكلمان، إذا مركبة من نار وخيل من نار ففصلت بينهما، فصعد إيليا في العاصفة إلى السماء"3.

وعندما واجه كهنة اليهود المسيح بآخر ما كتب في العهد القديم، في نزول إيلياء من السماء، كما قال الرب: "هأنذا أرسل إليكم إيليا النبي، قبل مجيء يوم الرب، اليوم العظيم والمخوف" أنكر المسيح صعود أحد إلى السماء: "ليس أحد صعد إلى السماء، إلا الذي نزل من السماء" وتأول نزول إيلياء بشخص يوحنا: "لأن جميع الأنبياء والناموس إلى يوحنا تتبأوا، وإن أردتم أن تقبلوا فهذا هو إيلياء المزمع أن يأتي "أ، وأجاب على ما زعم الكهنة من مجيء إيلياء قبل المسيح?: "سأله تلاميذه قائلين:

اً ينظر: دوبون، أندريه، سومر مارك فيلوننكو: التوراة كتابات ما بين العهدين، ط1، ترجمة: موسى الخوري، دار الطليعة، دمشق، 1999م، ج3، -130

 $<sup>^{2}</sup>$  دوبون: التوراة كتابات ما بين العهدين، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> ملوك الثاني2: 1-11.

<sup>4</sup> ملاخى4: 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بو حنا3: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> متى11: 13–14.

 $<sup>^{7}</sup>$  بنظر: هو وك: منعطف المخيلة البشرية، ص $^{130-131}$ 

فلماذا يقول الكتبة: إن إيليا ينبغي أن يأتي أو لا؟ فأجاب يسوع، وقال لهم: إن إيليا يأتي أو لا، ويرد كل شيء، ولكني أقول لكم: إن إيليا قد جاء، ولم يعرفوه... حينئذ فهم التلاميذ أنه قال لها عالى يوحنا المعمدان"، ومع ما سبق من تأويل المسيح أمر الصعود إلى السماء والنزول، صار هو إلى الرفع والنزول حقيقة في الموروث عنه، "رفع يديه وباركهم، وفيما هو يباركهم انفرد عنهم، وأصعد إلى السماء"، ولأن هذا المعتقد يصور المسيح ابن الله، وكإنسان إلهي، كان موضعه الطبيعي هو الساء، أثم إن الرب (المسيح) بعدما كلمهم، ارتفع إلى السماء، وجلس عن يمين الله"، وكونه صعد إلى الساء، بمعتقدهم، صاروا ينتظرون نزوله: "ارتفع وهم ينظرون، وأخذته سحابة عن أعينهم، وفيما كانوا يشخصون إلى السماء وهو منطلق، إذا رجلان قد وقفا بهم بلباس أبيض، وقالا: أيها الرجال الجليليون، ما بالكم واقفين تنظرون إلى السماء؟ إن يسوع هذا الذي ارتفع عنكم إلى السماء، سائتي هكذا، كما ما بالكم واقفين تنظرون إلى السماء "ك، وبسحابة ايضا ارتفع هرقل إلى السماء "، وقد تطور أمر الصعود، ليشمل عند البعض فيما بعد، صعود مريم إلى السماء ".

وفي محاولة لتفسير صعود المسيح مجازيا، يقول جوزيف كامبل: "حتى لو كان الصعود بسرعة الضوء، يمكن أن يكون المسيح لا يزال في المجرة، وقد أزال كل من علم الفلك والفيزياء المعنى الضوء، يمكن أن يكون المسيح لا يزال في المجرة، وقد أزال كل من علم الفلك والفيزياء المعنى الحرفي، والإمكانية الجسدية... فيجب أن نصعد معه بالذهاب إلى الباطن، إنها استعارة من أجل العودة إلى المنشأ، البداية والنهاية، أي التخلي عن التأكيد على الجسد، والذهاب إلى منبع الجسد الديناميكي"8،

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> متى17: 10–13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لوقا24: 50-51.

<sup>3</sup> ينظر: زيدان، يوسف: اللاهوت العربي وأصول العنف الديني، ط2، دار الشروق، القاهرة، 2010م، ص72.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مرقس16: 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أعمال الرسل1: 9-11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: فريزر: أ**دونيس،** ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: آش: المعجزات، ص92.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> كامبل: قوة الأسطورة، ص89.

وفكرة رفع المسيح للسماء حيا يراها نيتشه معنقد توهم، بذره بولس لتشكيل القطعان 1، والمعنقد المصري يجعل عالم الموتى في السماء، فالفرعون أو الملك يصعد بعد الموت بروحه، من خلال سلم علوي عظيم أو غيره من الوسائط، كما تفيد نصوص الأهرامات 2، وفي هذا الاتجاه، يرى البعض انتهاء عصر الصعود المادي إلى السماء، وسقوط مختلف الصقالات التي تُمتطى لهذا الغرض، لدى محرر القصة التوراتية، والتي كانت الزيقورات البابلية من منعكساتها 3، وصار التصوف اليهودي يعطي الأهمية للتصاعد الوجدي أو المعراج الروحي، ومن المعلوم أن صعود الروح عبر السماوات، والأخطار التي تواجهها، كانت نغمة عامة في الغنوصية والهرمسية للقرنين الثاني والثالث 4.

وهذا الصعود الوجدي إلى السماء، بدوره ظهر في المسيحية، في القديس بولس<sup>5</sup>، مع تردد أفي الجست أم لا؟ "أعرف إنسانا في المسيح، قبل أربع عشرة سنة، أفي الجسد؟ لست أعلم، أم خارج الجسد؟ لست أعلم، الله يعلم، اختطف هذا إلى السماء الثالثة، وأعرف هذا الإنسان؛ أفي الجسد أم خارج الجسد؟ لست أعلم، الله يعلم أنه اختطف إلى الفردوس، وسمع كلمات لا ينطق بها، ولا يسوغ لإنسان أن يستكلم بها، من جهة هذا أفتخر، ولكن من جهة نفسي لا أفتخر إلا بضعفاتي "6، والتصوف في الإسلام يعتبر المعراج ترقيا روحانيا، فمن "المكملين من يذهب به الحق من عالم الأجسام إلى عالم الأرواح، وهولاء أعلى مراتب، فمنهم من يخاطب في قابه، ومنهم من يصعد بروحه إلى سماء الدنيا، ومنهم إلى الثانية والثالثة، كل على حسب ما قسم له، ومنهم من يصعد به إلى سدرة المنتهى، فيكلمه هناك".

<sup>1</sup> ينظر: نيتشه، فريدريك: عدو المسيح، ط2، ترجمة: جورج ديب، دار الحوار، سوريا، د.ت.، ص114، ص118–119.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: تشرني، ياروسلاف: الديانة المصرية القديمة، ط $^{1}$ ، ترجمة: أحمد قدري، دار الشروق، 1996م، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج1، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، ج3، ص181–182.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، ج3، ص217.

 $<sup>^{6}</sup>$  رسالة بولس الرسول الثانية إلى أهل كورنثوس $^{12}$ :  $^{-5}$ .

أ الجيلي، عبد الكريم: الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، ط1، تحقيق: صلاح عويضه، دار الكتب العلمية، بيروت، 1997م، -7

ولكن للإمام الأكبر شلتوت، في مسألة رفع عيسى إلى السماء، رأي آخر، يقول: "إنه ليس في القرآن الكريم، ولا في السنة المطهرة، مستند يصلح لتكوين عقيدة يطمئن إليها القلب؛ بأن عيسى رفع بجسمه إلى السماء، وأنه حيّ إلى الآن فيها، وأنه سينزل منها آخر الزمان إلى الأرض"، ومثله قدّم أحمد شلبي العديد من مباحث العلماء القدامي والمعاصرين، وساق آراءهم في إنكار رفع عيسى بجسده إلى السماء، ثم ذهب أن المقصود بالرفع رفع الروح بالموت تعظيما وتكريما، لا رفع الجسد2، قال: "نقرر أن الاعتقاد بأن عيسى رفع بجسمه وروحه، اعتقاد متأثر بالفكر المسيحي، الذي يرى أن عيسى هو الإله الابن، نزل من السماء، ثم رفع؛ ليعود للجلوس بجوار أبيه الأب".

## إحياء الموتى

تعدّدت الإحياءات للموتى في تفسير الرازي، وسأقتصر على عرض ما يحقق الكفاية في هذا المبحث، ويكشف تصور الرازي في تفسير قوله ويكشف تصور الرازي في تفسير قوله تعالى: "ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ" (البقرة: 56): أحييتكم لتتوبوا عن بغيكم "4، ويزيد الأمر تفصيلا، فيقول: "أخذتهم الصاعقة، وماتوا جميعا، وقام موسى رافعا يديه إلى السماء يدعو، ويقول: يا لهي اخترت من بني إسرائيل سبعين رجلا؛ ليكونوا شهودي بقبول توبتهم، فأرجع إليهم، وليس معي منهم واحد، فما الذي يقولون فيّ، فلم يزل موسى مشتغلا بالدعاء حتى رد الله إليهم أرواحهم... فقاموا، ونظر كل واحد منهم إلى الآخر؛ كيف يحييه الله تعالى؟ فقالوا: يا موسى إنك لا تسأل الله شيئا إلا أعطاك، فادعه يجعلنا أنبياء، فدعاه بذلك فأجاب الله دعوته"5.

<sup>1</sup> شلتوت، محمود: الفتاوى دراسة لمشكلات المعلم المعاصر في حياته اليومية والعامــة، ط14، درار الشــروق، القــاهرة، 1987م،

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: شلبي، أحمد: المسيحية، ط $^{10}$ ، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1998م، ص $^{50}$ –70.

<sup>3</sup> السابق، ص69.

الرازي: التفسير الكبير، م2، ج $^4$ ، ص89.  $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م2، ج3، ص90–91.

ويرد على من يتساءل عن التكليف بعد البعث من الموت، فيقول: "إنما بعثهم بعد الموت في دار الدنيا ليكلفهم وليتمكنوا من الإيمان ومن تلافي ما صدر عنهم من الجرائم... فإن قيل: كيف يجوز أن يكلفهم وقد أماتهم، ولو جاز ذلك فلم لا يجوز أن يكلف أهل الآخرة إذا بعثهم بعد الموت؟ قلنا: الذي يمنع من تكليفهم في الآخرة ليس هو الإماتة ثم الإحياء، وإنما يمنع من ذلك أنه قد اضطرهم يـوم القيامـة إلــى معرفته، وإلى معرفة ما في الجنة من اللذات، وما في النار من الآلام وبعد العلم الضروري لا تكليــف فإذا كان المانع هو هذا لم يمتنع في هؤلاء الذين أماتهم الله بالصاعقة أن لا يكون قد اضطرهم، وإذا كان كذلك صح أن يكلفوا من بعد ويكون موتهم ثم الأحياء بمنزلة النوم أو بمنزلة الإغماء. ونقل عن الحسن البصري أنه تعالى قطع آجالهم بهذه الإماتة ثم أعادهم كما أحيا الذي أماته حين مر على قريــة وهي خاوية على عروشها وأحيا الذين أماتهم بعدما خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت $^{-1}$ .

وفي تفسير قوله تعالى: "أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذينَ خَرَجُوا مِن دِيَار هِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ"(البقرة: 243)، ينقل الرازي قصتهم: "كانت قرية وقع فيها الطاعون وهـرب عامــة أهلهــا، والذين بقوا مات أكثرهم، وبقي قوم منهم في المرض والبلاء، ثم بعد ارتفاع المرض والطاعون رجــع الذين هربوا سالمين، فقال من بقى من المرضى: هؤلاء أحرص منا، لو صنعنا ما صنعوا لنجونا من الأمراض والأفات، ولئن وقع الطاعون ثانيا خرجنا فوقع وهربوا وهم بضعة وثلاثون ألفا، فلما خرجوا من ذلك الوادي، ناداهم ملك من أسفل الوادي وآخر من أعلاه: أن موتوا، فهلكوا وبليت أجسامهم، فمر بهم نبي يقال له: حزقيل، فلما رآهما وقف عليهم وتفكر فيهم فأوحى الله تعالى إليه أتريد أن أريك كيف أحييهم؟ فقال نعم فقيل له: ناد أيتها العظام إن الله يأمرك أن تجتمعي، فجعلت العظام يطير بعضها إلى بعض حتى تمت العظام ثم أوحى الله إليه: ناد يا أيتها العظام إن الله يأمرك أن تكتسبي لحما ودما، فصارت لحما ودما، ثم قيل: ناد إن الله يأمرك أن تقومي فقامت، فلما صاروا أحياء قاموا، وكانوا يقولون: "سبحانك ربنا وبحمدك لا إله إلا أنت " ثم رجعوا إلى قريتهم بعد حياتهم، وكانت أمارات أنهم

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص93.

ماتوا ظاهرة في وجوههم، ثم بقوا إلى أن ماتوا بعد ذلك بحسب آجالهم"1، وفي رواية أخرى عن ابن عباس أنهم ماتوا ثمانية أيام، حتى انتفخوا وأنتنوا، ثم أحياهم2، واختلفوا في عددهم ما بين ثلاثة آلاف، وسبعين ألفا3.

ويعرض الرازي لقول يُشتم منه رفض فكرة الموت على النحو المعتاد، بدعوى من عاين الأهوال عند الموت لا يصح ان يبعث بتكليف، فيقول: "قد ثبت بالدلائل أن معارف المكافين تصير ضرورية عند القرب من الموت: وعند معاينة الأهوال والشدائد، فهؤلاء الذين أماتهم الله ثم أحياهم لا يخلو إما أن يقال: إنهم عاينوا الأهوال والأحوال التي معها صارت معارفهم ضرورية، وإما ما شاهدوا شيئا من تلك الأهوال بل الله تعالى أماتهم بغتة، كالنوم الحادث من غير مشاهدة الأهوال البتة، فإن كان الحق هو الأول، فعندما أحياهم بمتنع أن يقال: إنهم نسوا تلك الأهوال ونسوا ما عرفوا به ربهم بضرورة العقل، لأن الأحوال العظيمة لا يجوز نسيانها مع كمال العقل، فكان يجب أن تبقى تلك المعارف الضرورية معهم بعد الإحياء، وبقاء تلك المعارف الضرورية يمنع من صحة التكليف، كما أنه لا يبقى التكليف في الأخرة به، فيرد ذلك بأن يقال: "إنهم بقوا بعد الإحياء غير مكلفين، وليس في الآية ما يمنع منه، أو يقال: إن الله تعالى حين أماتهم ما أراهم شيئا من الآيات العظيمة التي تصير معارفهم عندها ضرورية، وما كان ذلك الموت كموت سائر المكافين الذين يعاينون الأهوال عند القرب من الموت، والله أعلم بحقائق كان ذلك الموت كموت سائر المكافين الذين يعاينون الأهوال عند القرب من الموت، والله أعلم بحقائق

وفسر الرازي قول الله في عيسى: " وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ بِإِذْنِي "(المائدة: 110)، "أي وإذ تخرج الموتى من قبور هم أحياء بإذني، أي بفعلي ذلك عند دعائك، وعند قولك للميت: أخرج بإذن الله من قبرك "6، ونقل

1 الرازي: التفسير الكبير، م3، ج6، ص176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م3، ج6، ص176.

<sup>3</sup> السابق، م3، ج6، ص177.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م3، ج6، ص178.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م3، ج6، ص178.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السابق، م6، ج12، ص134.

عن الكلبي الدعاء الذي يحيى به، فقال: "كان عيسى عليه السلام يحيى الأموات بيا حي يا قيوم، وأحيا عاذر، وكان صديقاً له، ودعا سام بن نوح من قبره، فخرج حياً، ومرّ على ابن ميت العجوز فدعا الله، فنزل عن سريره حياً، ورجع إلى أهله وولد له"1، وتناول الرازي الذي أحياه الله بعدما قُتِل، لمّا ضربوه ببعض البقرة، من قوله تعالى: " فَقُلْنَا اضْربُوهُ ببَعْضيهَا ۚ كَذَلكَ يُحْدِي اللَّهُ الْمَوْتَىٰ وَيُسريكُمْ آيَاتِـــهِ لَعَلَّكُــمْ تَعْقِلُونَ" (البقرة: 73)، فقام وأوداجه تشخب دما، وقال: قتلني فلان وفلان، لا بني عمه، ثم سقط ميتا2، وكذلك إحياء الذي مر على قرية، بعدما أماته الله مئة عام، ثم أحياه وحماره أمامه3، وينقل عن على على على رضى الله عنه في سبب تسمية ذي القرنين أنه "كان عبدا صالحا، ضرب على قرنه الأيمن في طاعـة الله، فمات، ثم بعثه الله، فضرب على قرنه الأيسر، فمات، فبعثه الله، فسمى بذي القرنين "4، ونقل الرازي إحياء لغير البشر في تفسيره، فأورد تعليلا لضحك امرأة إبراهيم، من قوله تعالى: "وَامْرَأْتُــهُ قَائمَةٌ فَضَحِكَتٌ فَبَشَرْنَاهَا بإسْحَاقَ"(هود: 71)، وقال: "إن الملائكة لما أخبروا إبراهيم عليه السلام أنهـم من الملائكة لا من البشر، وأنهم إنما جاؤوا لإهلاك قوم لوط، طلب إبراهيم عليه السلام منهم معجزة دالة على أنهم من الملائكة، فدعوا ربهم بإحياء العجل المشوي، فطفر ذلك العجل المشوي من الموضع الذي كان موضوعا فيه إلى مرعاه، وكانت امرأة إبراهيم عليه السلام قائمة، فضحكت لما رأت ذلك العجل المشوى، قد طفر من موضعه"5.

وذهب الرازي في موضع آخر من تفسيره إلى معنى إحياء الموتى بمفهومه المجازي، كما جاءت بذلك بعض الآيات، "قال أهل المعاني: قد وصف الكفار بأنهم أموات في قوله: "أَمْوَاتٌ عَيْرُ رُ أَحْيَاءٍ أُومَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ" (النحل: 21)، وأيضا في قوله: "لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا" (يس: 70) وفي قوله: "إنَّكَ لَــا تُسْمِعُ الْمَوْتَى" (النمل: 80، الروم: 52) وفي قوله: "وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأُمُواتُ "(فاطر: 22)، فلمــا

-

الرازي: التفسير الكبير، م4، ج8، ص64.  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: السابق، م2، ج3، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> السابق، م4، ج7، ص33-40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م11، ج21، ص165.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م9، ج18، ص27.

جعل الكفر موتا والكافر ميتا، جعل الهدى حياة والمهتدي حيا $^{1}$ ، وصرح في موطن آخر أن المقصود بـ (أحييناه)، "كناية عن المعرفة والهدى $^{2}$ ، ونقل عن "أهل التصوف أن المراد من الموتى، القلوب المحجوبة عن أنوار المكاشفات والتجلي، والإحياء عبارة عن حصول ذلك التجلي والأنوار الإلهية $^{8}$ .

إن فكرة إحياء الموتى وردت في الأساطير القديمة، كما جاءت في الكتب المقدسة قبل القرآن، بحيث شكلت قبو لا ذهنيا لدى المفسرين، تأخذ النص القرآني البليغ في اتجاهها الحرفي، مع تكميل المنص القرآن بروايات الإخباريين، وظلت في المرويات اللاحقة مستمرة حتى ما بعد موسى وعيسى، وما بعد النبي الخاتم محمد الكريم، داخلةً في مجال الكرامة، وقد صيرها ابن تيمية من جنس ما جرى للأنبياء، ولكن على يد الأولياء، فقال: "إحياء الله ميتا لبعض الصالحين كما أحياه للأنبياء" وقد ظهر مؤلف لعالم مشهور في علم الحديث، عاش في القرن الثالث الهجري، وعنوانه (من عاش بعد الموت)، قدّم لنا العديد ممن حيوا بعد موتهم في الدنيا كرامة بفعل الصالحين 5.

لقد ظهرت العودة للحياة في الأساطير الرافدية، من خلال عودة (أناتا) أو عشتار التي نهضت من الموت بعد ثلاثة أيام، بمعونة آلهة العالم الأعلى، ولكن من خلال زوجها (دموزي) كبديل عنها، يحل محلها6:

"ركزوا أنظارهم عليها أنظار الموت

وبكلمة منهم الكلمة التي تعذب الروح

الرازي: التفسير الكبير، م7، ج13، ص $^{18}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م7، ج13، ص182.

<sup>3</sup> السابق، م4، ج7، ص43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن تيمية، تقى الدين: النبوات، تحقيق: عبد العزيز الطويان، ط1، مكتبة أضواء السلف، الرياض، 2000م، ص142.

<sup>5</sup> ينظر: ابن أبى الدنيا، عبد الله بن محمد: من عاش بعد الموت، ط1، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، 1993م.

 $<sup>^{6}</sup>$  ينظر: إلياد: تاريخ المعتقدات، ج1، ص88. الربيعو، تركي علي: الإسلام وملحمة الخلق والأسطورة، ط1، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1992م ، ص $^{4}$ 0.

تحولت المرأة المتعبة إلى جثة

 $^{1}$ ثم شدت هذه الجثة إلى وتد مغروس  $^{1}$ 

"بعد مض ثلاثة أيام وثلاث ليال"<sup>2</sup>

"سلمتنى لأكون بديلا

عنها في العالم السفلي"3.

وفي الأسطورة المصرية تشابة مع حياة العودة للميت؛ حيث يعيد (حورس) الميت أوزيريس، "لقد سافرت، ولكنك عدت، لقد نمت، ولكنك استيقظت؛ لقد مت، ولكنك عشت من جديد" وكان الكاهن المصري القديم يمتلك قدرات في معتقدهم، تمكنه من إحياء الموتى، وتحويل الناس إلى حيوانات ، في حين لدى كهنة الزرادشتية معرفة بشجرة، بواسطتها يحيون الأموات ، وفي الأساطير الإغريقية، ملك (اسكو لابيوس) مقدرة فائقة، وقصده الناس من كل فج عميق، حتى أنه أعد رجلا إلى الحياة ، وأورفيوس يتضرع لرفس) بعدما ماتت زوجته بلدغة أفعى سامة، فيستجيب ويعيدها إلى الحياة ، وفي الأساطير الهندية، لدى فتاة أغنية سحرية، لها قوة خارقة تعيد الحياة للميت و ولدى اللاما طقس يحتضن به الجثة ثم "يضع شفتيه على شفتيها، وعندئذ تعود الجثة إلى الحياة، وتبعث بعد موتها" 10،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الربيعو، نركي علي: ا**لإسلام وملحمة الخلق والأسطورة،** ط1، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1992م، ص46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الشواف: ديوان الأساطير، ج4، ص66.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، ج4، ص83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> إلياد: تاريخ المعتقدات، ج1، ص126.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السواح: **دين الإنسان،** ص197.

 $<sup>^{6}</sup>$  عبد الرحمن: أفستا، ص $^{821}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: غيربر: أساطير الإغريق والرومان، ص38.

<sup>8</sup> السابق، ص44.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> كامبل: قوة الأسطورة، ص116.

 $<sup>^{10}</sup>$  صالح: الإنسان الحائر، ص $^{36}$ .

ولدى الاستراليين أسطورة عن شخص طوطم (أوبوسوم)، "قد مات هذا ودفن، لكنه سرعان ما خرج من القبر في صورة فتي، وبقي هكذا، يموت ثم يعود إلى الحياة في السماء من جديد"1.

وأما الكتاب المقدس بعهديه، فاستمر يكرر هذا الخرق المعجز، ففي العهد القديم يعيد إيليا ولدا للحياة، بعدما صرخ للرب: "وقال: يا رب إلهي لترجع نفس هذا الولد الى جوفه، فسمع الرب لصوت إيليا، فرجعت نفس الولد الى جوفه فعاش، فأخذ إيليا الولد، ونزل به من العلية إلى البيت، ودفعه لأمه، وقال في فمك إيليا: انظري، ابنك حي، فقالت المرأة لإيليا: هذا الوقت، علمت أنك رجل الله، وأن كلام الرب في فمك حق"2.

ومثل ذلك فعل أليشع مع صبي ميت، فقام حيا، "ودخل أليشع البيت واذا بالصبي ميت، ومضطجع على سريره، فدخل وأغلق الباب على نفسيهما كليهما، وصلى إلى الرب، ثم صعد واضطجع فوق الصبي، ووضع فمه على فمه، وعينيه على عينيه، ويديه على يديه، وتمدد عليه فسخن جسد الولد، ثم عاد وتمشى في البيت، تارة إلى هنا، وتارة إلى هناك، وصعد وتمدد عليه، فعطس الصبي سبع مرات، شم فتح الصبي عينيه" وإن كان أليشع أحيا بفضل صلاته لله، فإن حدثا آخر، قام فيه الميت بمجرد أن مست عظام أليشع جثته: "ومات اليشع فدفنوه، وكان غزاة موآب تدخل على الأرض عند دخول السنة، وفيما كانوا يدفنون رجلا، إذا بهم قد رأوا الغزاة، فطرحوا الرجل في قبر أليشع، فلما نيزل الرجل، ومس عظام أليشع عاش، وقام على رجليه" .

وفي العهد الجديد تعددت وقائع إحياء الموتى بفعل المسيح، فقد أحيا ابنة رئيس المجمع، بمجرد أن قال الماد العهد الجديد تعددت وقائع إحياء الموتى والموتى الموتى الموتى الموتى الماد الماد الماد الله الموتى الموتى الماد الموتى الموتى

<sup>1</sup> ألبيديل: سحر الأساطير، ص282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ملوك الأول17: 20-24.

<sup>3</sup> ملوك الثاني4: 32-35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ملوك الثاني 13: 20-21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إنجيل مرقس5: 41–42.

ميت محمول، فلمس النعش وقال: "أيها الشاب لك أقول: قم، فجلس الميت، وبدأ يتكلم" أ، وكذلك أحيا لعازر الميت في قبره بعدما مضى عليه أربعة أيام وأنتن، وقد صرخ بصوت عظيم: "لعازر، هلم خارجا، فخرج الميت، ويداه ورجلاه مربوطات بأقمطة، ووجهه ملفوف بمنديل أفي وإن كان بمقدور المسيح إحياء الموتى، وإخراج من في القبور، فكيف يعجز عن إحياء نفسه بعدما مات، ولذلك تولدت فكرة القيامة للمسيح من الأموات، "إنه قد قام من الأموات" وهكذا كان ينبغي أن المسيح يتألم، ويقوم من الأموات في اليوم الثالث 4.

ومعجزة أن يحيا الميت بنفسه، ظهرت في كرامات الأولياء في الأمة، فالسيد" البدوي أحيا نفسه وهو ميت $^{-3}$ ، فغسل نفسه، وبعد انتهائه من الأمر مات ثانية $^{6}$ ، ومثل ذلك حدث مع الجيلاني، فقام من الموت بعدما كان على المغسل $^{7}$ ، وأحيا نفسه بنفسه $^{8}$ ، وأما أن يحيي الولي شخصا ميتا، فقد توارد في كرامات الأولياء، من ذلك الشيخ حسن الذي أحيا ميتا بعد دفنه $^{9}$ ، وفي كتاب (من عاش بعد الموت) لابن أبي الدنيا الكفاية.

ومن غرائب إحياء الموتى في الحيوانات، ما جاء عن عبد القادر الجيلاني، من أن "امرأة جاءت إليه بولدها، وقالت: رأيت قلب ولدي شديد التعلق بك، وخرجت عن حقي فيه لك، فأخذه بالمجاهدة وسلوك الطريق، فجاءته أمه يوما، فوجدته نحيلا مصفرا من آثار الجوع والسهر وأكل خبز الشعير، فتركته،

<sup>1</sup> إنجيل لوقا7: 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إنجيل يوحنا 11: 43–44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إنجيل متى28: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> إنجيل لوقا24: 46.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> خليل، خليل أحمد: مضمون الأسطورة في الفكر العربي، الأسوار، عكا، 1973م، ص105.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: زيعور: الكرامة الصوفية، ص137.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> السابق، ص58.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> السابق، ص119.

<sup>9</sup> السابق، ص39.

ودخلت للشيخ، فرأت بين يديه دجاجا يأكله، فقالت: يا سيدي تأكل الدجاج ويأكل ولدي الشعير، فوضع يده على العظام، وقال: قومي بإذن الله، فقامت، فقال الشيخ: إذا صار ابنك هكذا، فليأكل ما شاء"1.

ومن عجائب إحياء الموتى، ما يروى عن لص قطع أعداؤه رأسه، ولأنه كان يصوم أحيانا على شرف العذراء، فأبقت رأسه المقطوع حيا في حفرة طويلة، وسمع أحد القساوسة شهادته بإيمانه  $^2$ ، وهو مشهد أسطوري يماثل حكاية مقتل يحيى بن زكريا على يد الملك هيرودوس، وقد قطع رأسه وظل يـتكلم: لا تحل لك $^3$ .

## نوم أصحاب الكهف

أصحاب الكهف وفق تفسير الرازي، هم جماعة من الشبان آمنوا بالله، وقاموا بين يدي ملكهم دقيانوس الجبار، وقالوا: ربنا رب السموات والأرض؛ وذلك لأنه كان يدعو الناس إلى عبادة الطواغيت، فثبت الله هؤلاء الفتية، وصرحوا بالبراءة عن الشركاء والأنداد، وجعلوا الكهف مأوى لهم، فكان الغار حفظالهم عن العفونة والفساد مدة ثلاثمئة سنة وأكثر، وهم من آيات الله الدالة على عجائب قدرت، وبدائع حكمته، يقلبهم الله سبحانه، كما يقول ابن عباس، لئلا تأكل الأرض لحومهم وتبليهم، ومعهم كلب صيدهم، الذي قال لهم: إنه يحب أحباء الله، فناموا حتى أحرسكم، فطالت شعورهم وأظافرهم، وبقيت عيونهم مفتوحة، وهم نيام، ولهذا السبب لو رآهم الرائي لهرب منهم مرعوبا، وأنامهم الله، وأبقاهم أحياء لا يأكلون ولا يشربون، ثم بعثهم من نومتهم التي تشبه الموت، وكشف أمرهم عندما ذهب أحدهم موجودة قبل هذا الوقت بمدة طويلة، ودهر داهر؛ فلعلك وجدت كنزا، واختلف الناس فيه، وحملوه إلى ملك البلد، فعلم قصتهم، واستدل الملك بواقعتهم على صحة البعث للأجساد، فكما حفظ أجسادهم مدة

<sup>1</sup> النبهاني: جامع كرامات الأولياء، ج2، ص203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: آش: المعجزات، ص112.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: خليل: مضمون الأسطورة في الفكر العربي، ص $^{8}$ .

ثلاثمة سنة وتسع سنين، كذلك يقدر على حشر الأجساد بعد موتها، ولما وقف الناس على أحوالهم عدا القوم إلى كهفهم، فأماتهم الله، وبنوا على باب الكهف مسجدا، وفي عددهم قال المسلمون: سبعة وثامنهم كلبهم، وهو الحق، ويذكر الرازي أسماءهم: يمليخا، ومكسلمينا، ومسلثينا، وهؤلاء الثلاثة كانوا أصحاب يمين الملك، وعن يساره، مرنوس، ودبرنوس، وسادنوس، وهؤلاء كانوا من مستشاري الملك، والسابع الراعي، واسم كلبهم قطمير، واختار الرازي أن مدينتهم هي التي يقال لها في زمانه: طرسوس 1.

إن مصدر هذه القصة بتقصيلها لدى المفسرين، اشتهر قبل الإسلام عن السريان واللاتين، بما عرف بقصة النيام السبعة في أفسس، في زمن الاضطهاد الديني للإمبراطور ديسيوس (دقيانوس) عام 250م، حيث لجأ سبعة شبان مسيحيين إلى كهف؛ من أجل تجنب التضحية للآلهة الوثنية، فاحتجزوا هناك، وناموا في الكهف، حتى استيقظوا في عهد ثيودوسيوس الثاني، 408م-450م، وعندما خرج أحدهم ليشتري خبزا، اشتبه به، أنه اكتشف كنزا؛ بسبب عملته القديمة، بعد سؤال الأسقف والنائب عن أصل القطعة النقدية، قادهم الشاب إلى الكهف، ووصل الإمبراطور بعد إبلاغه بخبرهم، قبل أن يعودوا للنوم اللي الأبد، وتم بناء كنيسة في كهفهم، واشتهرت قصتهم في اللغات السريانية واليونانية واللاتينية، اللغات الشرقية في القرنين الخامس والسادس ميلادي، وأقدم مخطوطتين نقلت قصتهم باللغة السريانية كانتا للأسقف جاك دو ساروج (يعقوب السروجي) المتوفى 521م2.

وفي هذا السياق ينبغي الوقوف على حال المسيحيين الأوائل، خلال القرون الثلاثة، فقد "خرجت السياسة الرومانية عن شريعتها في إطلاق الحرية الدينية لرعاياها، وضنت بالتسامح على الدين المسيحي الجديد منذ ظهوره، ونهضت لمقاومته، واضطهاد أتباعه"3، ففي القرن الأول جعل نيرون من احتراق روما

.  $^{1}$  ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م $^{1}$ ، ج $^{2}$ ، ص $^{9}$ – $^{0}$ 

<sup>2008 ،</sup>Paris ،ACHCB ،**Prosopographie chrétienne du Bas-Empire** :Sylvain 'Destephen: ينظـــر = 2008 -874 .876

الطويل، توفيق: الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، دار الفكر العربي، مصر، 1947م، ص33.

عام 64م، ذريعة لإضرام الحقد، وتهييج الشعب ضد المسيحيين، فدخلوا في عنت شديد، وصاروا طعاما للوحوش، وللنيران بعدما يدهنونهم بالقار والشمع، ويحرقونهم أحياء 1.

وكذلك استمر الاضطهاد في القرن الثاني، ليكون عقوبة المسيحي هو الإعدام، ومن شدة التعصب الأعمى الذي اضطرم في نفوس الناس كانوا يعذبون المسيحيين شر تعذيب، فيلقونهم للوحوش الضارية في المدرجات العامة، من أجل أن يستمتعوا في لياليهم بمشاهدة افتراسهم<sup>2</sup>، وفي القرن الثالث استمر التتكيل حتى بلغ عصر دوقلديانوس فهدم كنائسهم وأعدم كتبها المقدسة، وآثار آبائهم، وقرق المسيحيين مدنسون، تسقط حقوقهم المدنية، وأمر بتجريعهم العذاب ألوانا، فامتلأت السجون بهم، ومزقت أحسامهم بالمخالب الحديدية، وقطعوا إربا، وطرحوا للوحوش، وأحرقوا بالنار، حتى أطلق المسيحيون عصره (284م-305م) عصر الشهداء<sup>3</sup>.

وعلى الرغم من كل هذا الاضطهاد فقد ثبت المسيحيون الأوائل على الإيمان، ولكن الرومان أمام هجمات البرابرة، خففوا الوطأة عن المسيحيين، وأصدروا مرسوما بالتسامح في عام 311م، سمح للمسيحيين باعتناق معتقدهم مع شرط الاحترام لقوانين البلاد4؛ وبذلك تحقق انتصار الإيمان المسيحي بعد ثلاثة قرون وبضع سنين من التتكيل المستطير والاضطهاد العظيم والعذاب الشديد.

من خلال ما توافر من تراث هذه القصة، يتبين؛ أو لا أن النبي الكريم سئل عن أصحاب الكهف، وانتظر الوحي يخبره عنها، والسائلون يعلمون عن هذه القصة، ويطلبون المزيد<sup>5</sup>، وهي قصة شائعة في أدب

<sup>1</sup> ينظر: الطويل، توفيق: الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، ص34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، ص35.

<sup>3</sup> ينظر: السابق، ص40. شلبي: المسيحية، ص82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الطويل: الاضطهاد الديني، ص41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21، ص83.

المسيحية السريانية قبل الإسلام  $^1$ ، والقرآن أخبر عن علمهم بها، وقد سألوا عنها النبي؛ ليختبروه، والسائل عالم بها قبل سؤاله، ولو علم إجمال  $^2$ .

ثانيا القرآن في أمر العدد ذكر أنهم يقولون: ثلاثة وخمسة وسبعة، ونهى الله النبي أن يستفتي أحدا عن قضية جزئية في القصة، وهي عددهم، أي لا يسأل أحدا عن هذه التفاصيل ولا يستفتي فيها، مظنة علمهم بها، مكتفيا بعلم مجمل القصة، قال تعالى: "سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَالْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَالْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَالْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَالْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَالْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةً اللهُ عَلَى الله الله عَلَى المُعْلِى الله عَلَى المَلْ عَلَى الله عَلَى المُعْلِى الله عَلَى الله عَلَى المُعْلَى الله عَلَى المُعْلَى الله عَلَى الله ع

ثالثا الكنيسة تعلم أنها قصة نسجت بغرض الوعظ والتبشير والتعليم، ولتعبر عن أن الله ينصر القلة المؤمنة من الاضطهاد $^{3}$ ، وأن قيامة المسيح من الأموات ممكنة عقلا، لأنه كان الخلاف في المرحلة الاولى حول قيامته؛ هل هي من موت أم إنعاش من إغماء $^{4}$  ومن أجل إثبات حقيقة خلود الروح، وحشر الأجساد $^{5}$ .

رابعا جاء المفسرون، وقدموا التفسير على نفس تفصيل القصة في الاسرائيليات.

خامسا دلالة الكلب، هذا الحيوان الذي شاع عنه في الثقافة الإسلامية، أنه نجس وشيطان، ولا تدخل الملائكة بيتا فيه كلب، حاز مكانة مرموقة في قصة أصحاب الكهف، حتى بات شخصية محورية، وكأنه

أ ينظر: تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص126-Destephen في المصادر الأصلية القرآن، ص126-878 عنظر: تيسدال: المصادر الأصلية القرآن، ص126-874.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: السعفي: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص $^{505}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص126.

<sup>. &</sup>lt;a href="https://arabic.cnn.com/world/2014/04/20/parini-jesus-easter">https://arabic.cnn.com/world/2014/04/20/parini-jesus-easter</a>

http://www.arabchurch.com/forums/showthread.php?t=157902

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص126. الرازي: التفسير الكبير، م11، ص106.

واحد منهم  $^1$ ، وقد يُفسَّر أن كلبهم مجرد استعارة للدلالة على الحفظ والحراسة، قراءة أخرى، حكاها أبو عمر الزاهد، غلام ثعلب فعوضا عن (كلبهم) جاءت (كالئهم)، اسم فاعل من كلأ، أي حافظهم، وقال الشهاب: أي حارسهم  $^2$ ، وهو ما يتفق مع ما عرف به الكلب من الحراسة، وصار رمزا في الثقافات القديمة للملاك الحارس، وهو ما جاء في موعظة يعقوب السروجي أقدم المخطوطات التي ذكرت القصة، دون ذكر للكلب، وعوضه كان الملاك الحارس  $^3$ ، وفي معتقدات أخرى دل الكلب على الإله الحارس للموتى، باسم (أنوبيس) حامي الموتى  $^4$ ، وشابه دوره في قصة أصحاب الكهف ما جاء في أسطورة هندية، كان فيها إلها يهب الحياة ويسلبها، فصحب فتية في الغابة، ونزلوا كهفا، احتموا فيه زمنا من خطر يهددهم، ثم عادوا إلى حياة الواقع  $^5$ .

### موت سليمان

فسر الرازي قوله تعالى في موت سليمان: "قَلَمًّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الْالْمِنِ قَلَمُ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الْسَائَةُ الْسَائَةُ الْمُهِينِ "6، "كان سليمان تأكُلُ مِنسَأَتَهُ الْمَهِينِ "6، "كان سليمان عليه السلام يقف في عبادة الله ليلة كاملة ويوما تاما، وفي بعض الأوقات يزيد عليه، وكان له عصا يتكي عليها واقفا بين يدي ربه، ثم في بعض الأوقات كان واقفا على عادته في عبادته إذ توفي، فظن جنوده أنه في العبادة، وبقي كذلك أياما، وتمادى شهورا، ثم أراد الله إظهار الأمر لهم، فقدر أن أكلت دابة الأرض عصاه فوقع، وعُلِم حاله"7.

لقد ظهرت العصا في الأساطير كأداة مقدسة تدل على القوة والملك والحكم:

<sup>1</sup> ينظر: السعفى: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص509.

<sup>2</sup> ينظر: الخطيب، عبد اللطيف: معجم القراءات، ط1، دار سعد الدين، دمشق، 2002م، ج5، ص171.

https://st-takla.org/Saints/Coptic-Orthodox-Saints-Biography/Coptic-Saints- ننظر: القديسون أهل مغارة أفسس Story 344.html

<sup>4</sup> ينظر: تشرني: الديانة المصرية القديمة، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السعفى: العجيب والغريب، ص512.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة سبأ، الآية: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الرازي: التفسير الكبير، م13، ج25، ص251.

"الصولجان والتاج والعمامة والعصا

جميعها كانت أمام آنو مودعة في السماء

لم یکن هناك حاکم لشعب عشتار

 $^{1}$ عند ذلك نزلت الملكية من السماء

وفي أسطورة أخرى:

"أعطني ناموس الألوهية

أعطني عرش الملوكية...

أعطني العصا"2.

وتتجلى العصافي أسطورة أخرى دالّة على القيادة: "الصولجان السامي وعصا القيادة والرداء الملكي" ومردوك تمجد كملك على الكون، وكارع على البشر، فكان "حامل عصا الرعاية المباركة، راعي الرؤوس السوداء وراعي البشر" وجلجامش الحاكم كان يمسك بيده العصا $^{3}$ ، وهرميس الذي عرف بأنه مبعوث الآلهة، كان يُصور دائما، وهو يحمل عصا الرسول $^{6}$ ، والعصا للرسول تحمل دلالة العلم والحجة عليها يتأسس النظام الجديد، والمملكة المقدسة بتعاليم عصا الرسول المقدسة، وكذلك كانت

<sup>1</sup> الشواف: ديوان الأساطير، ج2، ص490-491.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السواح: الأسطورة والمعنى، ص120.

<sup>3</sup> الشواف: **ديوان الأساطير**، ج3، ص198.

<sup>4</sup> السابق، ج4، ص503.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السواح: مغامرة العقل الأولى، ص220.

<sup>6</sup> ينظر: كامل، مجدي: أشهر الأساطير في التاريخ، ط1، دار الكتاب العربي، دمشق، 2003م، ص64.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: ابن عربي، محيى الدين: فصوص الحكم، دار الكتاب العربي، بيروت، د.ت. ص210.

العصافي الحضارة المصرية القديمة تدل على السلطة والقوة والرعاية<sup>1</sup>، ولا عجب إن مات الملك أو صاحب العرش أن تكسر عصاه<sup>2</sup>، ويتحطم بعده ملكه الذي صنعه، وقد يتفاوت مكث عرشه على سنته التي خطها من شخص إلى آخر قبل أن تتطرق إليه آفة الملك، وظلت هذه الدلالة للعصاعلى الملك والعرش في الجاهلية والإسلام، يقول الجاحظ عن شأنها لدى العرب: "لا تفارق أيدي الملوك في مجالسها"<sup>3</sup>.

علما أن آخر عهد سليمان شهد ثورة للكنعانبين، ولما فشل في القضاء على الثورة استنجد بفرعون مصر شيشياق الأول، وتوفي سليمان عليه السلام سنة 923 قبل الميلاد، بعدما عاشت دولته موحدة إبان حكمه وحكم أبيه، ما يقارب الثمانين عاما، وبعد وفاته انقسم الأسباط إلى قسمين متصارعين على الحكم، ووصار للكنعانيين تأثير عليهم 4، واشتدت الفتن، وتناوبت مصر الفرعونية ودمشق الآرامية النفوذ على ورثة سليمان عليه السلام 5، وطرقت الآفات المملكة على عادة سنة الله في الحكم وانهياره، ولا يكاد ذلك بتخلف 6.

#### ید موسی

يقول الرازي في قوله تعالى: "ونَزَعَ يدَهُ فَإِذَا هِي بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ" (الأعراف: 108، الشعراء: 33)، "النزع في اللغة عبارة عن إخراج الشيء عن مكانه، فقوله: "نزع يده" أي أخرجها من جيبه أو من جناحه، بدليل قوله تعالى: "و أَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ" (النمل: 12)، وقوله: "و اضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ" (طه: "و اضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ" (طه: "و اضْمُمْ يَدَكَ الله عنه الله النظرين"، قال ابن عباس: وكان لها نور ساطع يضيء ما بين السماء والأرض... ولا تكون بيضاء للنظارة إلا إذا كان بياضها بياضا عجيبا خارجا عن العادة، يجتمع الناس

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: تشرني: الديانة المصرية القديمة، ص $^{25}$ 0، ص $^{27}$ 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: زيعور: ا**لكرامة الصوفية**، ص227.

دار الجاحظ، عمرو بن بحر: البيان والتبيين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1968م، ج2، ص $^{2}$ 

<sup>4</sup> ينظر: محاسنة وزملاؤه: تاريخ مدينة القدس، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: مؤسسة الدراسات الفلسطينية: **فلسطين تاريخها وقضيتها**، المكتبة الجامعية، نابلس، د.ت. ص7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: ابن خلدون: **مقدمة ابن خلدون**، ص374،371.

للنظر إليه كما يجتمع النظارة للعجائب"، ولما طلب فرعون من موسى آية غير العصا، "أراه يده، شم أخطها جيبه، ثم أخرجها، فإذا هي بيضاء، يضيء الوادي من شدة بياضها من غير برص، لها شاععا كشعاع الشمس"، ومع أن البرص لم يذكر في الأيات، بل ذكر (السوء) كما في قوله تعالى: "وَأَدْخِلْ يَبْكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ "فِي تِسْع آيَاتٍ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ" (النمل: 12)، وقوله سبحانه: "وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجْ بيَضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ" (طه: 22) فإن الرازي مع إقراره أن السوء يعني الرداءة والقبح في كل شيء، جعله كناية عن البرص، وكان جديرا أن يكنى عنه حسب رأيه؛ لأن موسى عليه السلام كان شديد الأدمة، فكان إذا أدخل يده اليمنى في جيبه، وأدخلها تحت إبطه الأيسر، وأخرجها، كانت تبرق مثل البرق، وقيل: مثل الشمس، من غير برص، ثم إذا ردها عادت إلى لونها الأول بلا نور 3.

ويروي الرازي في الكرامات ما يناظر هذا الحدث في شأن عصا رجلين من الأنصار، يقول: إن أسيد بن حضير، ورجلا آخر من الأنصار تحدثا عند رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في حاجة لهما حتى ذهب من الليل زمان، ثم خرجا من عنده، وكانت الليلة شديدة الظلمة، وفي يد كل واحد منهما عصا، فأضاءت عصا أحدهما لهما، حتى مشيا في ضوئها، فلما انفرق بينهما الطريق، أضاءت للآخر عصاه، فمشى في ضوئها حتى بلغ منزله"4.

ويرفض الرازي من يطرح تأويلا آخر، فيقول: "ومن الملحدين من قال: المراد بالثعبان وباليد البيضاء شيء واحد، وهو أن حجة موسى عليه السلام كانت قوية ظاهرة قاهرة، فتلك الحجة من حيث إنها أبطلت أقوال المخالفين، وأظهرت فسادها، كانت كالثعبان العظيم الذي يتلقف حجج المبطلين، ومن حيث كانت ظاهرة في نفسها، وصفت باليد البيضاء، كما يقال في العرف: لفلان يد بيضاء في العلم الفلاني،

. الرازي: التفسير الكبير، م7، ج14، ص204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م12، ج24، ص133.

<sup>3</sup> ينظر: السابق، م11، ج22، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م11، ج21، ص90.

أي قوة كاملة، ومرتبة ظاهرة"<sup>1</sup>، وهذا التأويل يتفق مع الحديث المشهور الصحيح، الذي قال فيه النبي الكريم: "تركتكم على البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك"<sup>2</sup>.

في حين فسر الرازي قوله تعالى: "ولَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وهَارُونَ الْفُرُقَانَ وضياءً وذِكْرًا لِلْمُتَقِينَ" (الأنبياء: 48)، فقال: "فكان فرقانا إذ كان يفرق به بين الحق والباطل، وكان ضياء إذ كان لغاية وضوحه، يتوصل به إلى طريق الهدى، وسبل النجاة في معرفة الله تعالى، ومعرفة الشرائع... وروى عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قرأ ضياء بغير واو، وهو حال من الفرقان، وأما القراءة المشهورة فالمعنى آتيناهم الفرقان، وهو التوراة، وآتينا به ضياء وذكرى للمتقين، والمعنى أنه في نفسه ضياء وذكرى، أو آتيناهما بما فيه من الشرائع والمواعظ ضياء وذكرى".

ومثل هكذا أنوار تحاكي ما يعرف بهالات القديسيين المضيئة، كما يشيع في كراماتهم 4، وكذلك مثل الأشياء التي تضيء في الظلام من غير مصدر ضوء، أو ما يشيع عن رؤية الأنوار على قبور الأولياء والصالحين والعلماء، يراها بعضهم مما يخالف سنن الله الكونية، وتبقى في مجال الروايات لا في الواقع 5.

#### رزق مريم

يذهب الرازي في تفسير قوله تعالى: : "كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زِكَرِيَّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزِقًا ﴿قَالَ يَا مَرْيَمُ لَيْهُ الْمُحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزِقًا ﴿قَالَ يَا مَرْيَمُ لَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيْهِ عِسَابٍ" (آل عمران: 37)، ويــرى أن أنَّى لَكِ هَٰذَا ﴿قَالَتُ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ" (آل عمران: 37)، ويــرى أن الروايات تواترت بأن زكريا عليه السلام، كان يجد عند مريم فاكهة الشتاء في الصيف، وفاكهة الصيف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م7، ج14، ص204–205.

<sup>. (4369)</sup> مصيح الجامع (4369). https://www.dorar.net/hadith/sharh/63119 مصيح الجامع  $^2$ 

<sup>3</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج22، ص179.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: صالح: الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، ص105-106، ص112.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: العدوى: ا**لإيمان بين الغيب والخرافة**، ص161–162.

في الشتاء، وهو ما أطمع زكريا عليه في حصول الولد من المرأة العقيمة الشيخة العاقر 1، وينقل الرازي بعض الأقوال التي أتت على تأويل رزق مريم، يقولون: "إنّا لا نسلم أنه كان قد ظهر على مريم شيء من خوارق العادات، بل معنى الآية أن الله تعالى كان قد سبب لها رزقا على أيدي المؤمنين الذين كانوا يرغبون في الإنفاق على الزاهدات العابدات، فكان زكريا عليه السلام إذا رأى شيئا من ذلك، خاف أنه ربما أتاها ذلك الرزق من وجه لا ينبغي، فكان يسألها عن كيفية الحال"2، ولكن الرازي يرد هذا الاحتمال في التأويل.

بينما يرى بعضهم أن "قبول الآية للتأويل يبعدنا عن قبول أي تفسير غير معهود واقعا، فيمكن أن يكون هذا الرزق الذي أضيف إلى الله تعالى، من عند أناس قدروا هذه المرأة الصالحة المتبتلة، فكانوا ياتون لها بشتى احتياجاتها، مما لم يكن زكريا عليه السلام، وهو مَن كفلها، على علم به"4.

ولعل جذر هذا التفسير يعود للأناجيل القبطية، فلما أوقفتها أمها، "كانت تطعم في الهيكل مثل حمامة، وكان ملائكة الله يأتون إليها بطعامها من السماء، ولما كانت تسجد في الهيكل، كانت ملائكة الله يخدمونها، وكثيرا ما حدث أنهم كانوا يأتون لها بأثمار من شجرة الحياة، فكانت تأكلها بسعادة"5، وهو ما كان مبررا لمرويات كرامات بعض الأولياء، كما يروى في كرامات الحلاج، "أنه كان يخرج للناس فاكهة الشتاء في الصيف، وعكسه، ويمد يده في الهواء، ويعيدها مملوأة دراهم مكتوبا عليها، قل هو الله أحد، ويسميها دراهم القدرة"6.

<sup>1</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م4، ج8، ص34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج8، ص34–35.

 $<sup>^{3}</sup>$ ينظر: السابق، م4، ج8، ص35. م4، ج8، ص33.

<sup>4</sup> العدوى: الإيمان بين الغيب والخرافة، ص107.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص135.

<sup>6</sup> النبهاني: جامع كرامات الأولياء، ج2، ص44.

ذهب الرازي إلى تقرير عمر نوح عليه السلام، على أنه تسعمئة وخمسون سنة أ، ورد قول البعض ممن لم يجز هذا العمر المديد لبني الإنسان في الحياة الدنيا، دون أن يبين لنا كيف تأولوا الآية ذات العلاقة، فقال: "قال بعض الأطباء: العمر الإنساني لا يزيد عن مئة وعشرين سنة، والآية تدل على خلاف قولهم، والعقل يوافقها... ثم نقول: لا نزاع بيننا وبينهم؛ لأنهم يقولون: العمر الطبيعي لا يكون أكثر من مئة وعشرين سنة، ونحن نقول: هذا العمر ليس طبيعيا، بل هو عطاء إلهي، وأما العمر الطبيعي فلا يدوم عندنا ولا لحظة، فضلا عن مئة أو أكثر "2، ولم يتطرق الرازي، إلى لُبنتُ قوم نوح الذين لبث فيهم كم عمروا، يقول تعالى: "ولَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وهُمْ ظَالمُونَ" (العنكبوت: 14).

سنبين استعراضا كافيا لمعتقدات ما قبل الإسلام، تكشف عن العمر المديد على غير المعتاد للناس ما قبل الطوفان، وحتى لبعض الصالحين وفق الأساطير، وهو ما انتقل للكتاب المقدس العهد القديم.

في الأساطير السومرية نجد صاحب السفينة الذي نجا من الطوفان، هو زيوسودرا، ومعناه "ذو الحياة المديدة" وعثر في قائمة الملوك السومريين على حكام تطاولت بهم الأعمار، فقد "حكم أوليم في أريدو 28800 المديدة" وامتد حكم ألالجار 36000 سنة، وحكم البلاد ملكان آخران مدة 43200 سنة، وبعد أن هجرت أريدو انتقل الحكم إلى مدينة باد – تيبرا؛ حيث حكم اينمين لوانا مدة 43200 سنة، وتنص قائمة أن عدد الملوك الذين حكموا في عهد ما قبل الطوف أن بلغ ثمانية، حكم وا في خمس مدن لمدة 241200 سنة "4؛ وهنا "نلاحظ القوم وقد اعتقدوا أن ملوكهم السالفين قد عاشوا أعمارا طويلة إلى حد خيالي، ربما كتعظيم لشأنهم، وتكريما وتقديسا... وأغلب الظن أن مثل هذه الأرقام إنما تعكس فكرة

<sup>1</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م13، ج25، ص42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م13، ج25، ص43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الشواف: **ديوان الأساطير**، ج2، ص277.

<sup>4</sup> كلشكوف: الحياة الروحية في بابل، ط1، ترجمة: عدنان عاكف حموي، دار المدى للثقافة والنشر، دمشق، 1995م، ص25.

شائعة عند أكثر الامم القديمة، وهي أن الإنسان كان في قديم الزمان يتمتع بعمر طويل، وصفات جسدية خارقة"<sup>1</sup>، وهذه المبالغات السومرية في الأعمار نجد في التوراة نظائر لها، ولكن بقيم أقل بكثير، فجاءت الأعمار في سفر التكوين على النحو الآتي: آدم عاش 930 سنة، شيث 912 سنة، أنــوش 905 سنة، قينان 910 سنة، مهالئيل 895 سنة، يارد 962 سنة، متوشالح 969 سنة، نوح 950 سنة.

كما نجد في كنزاربا الكتاب المقدس للمندائية الصابئة عمر رام، قبل نوح، قد عاش ألف عام  $^{6}$ ، ولكن بعد طوفان نوح أخذت الأعمار تتناقص إلى أن بلغت في الأعلى 120 سنة، "فقال الرب: لا يدين روحي في الإنسان إلى الأبد لزيغانه، هو بشر، وتكون أيامه مئة وعشرين سنة  $^{4}$ ، وهو عمر موسى عليه السلام، الذي أصبح القاعدة العامة لطول عمر الإنسان الحالي  $^{5}$ .

و"ما يفسر تتاقص الأعمار بعد الطوفان، ما عثر عليه في هامش إحدى نسخ قوائم لارسا؛ حيث يقول الناسخ: "جاء الطوفان بعد أن هبطت الملكية من الأعالي"، فالناسخ قد كتب أعمار الملوك ما قبل الطوفان، وهي – كما سبق ذكره – مديدة جدا، وظهر له الفرق بين التاريخ الذي يدونه، وبين الواقع المعاش، فعن له تبرير ذلك على الهامش بأن أعمار الملوك هبطت بعد الطوفان عما كانت عليه قبله، وتظل هذه الأعمار الطوال مثار جدل بين مصدق ومكذب ومتأول، والذي أذهب إليه في هذا البحث أن هذه الأعمار، هي أعمار ملكية مع بعض التضخيم، وليست أعمار أشخاص، بمعنى أنها عمر سللة الملك الحاكم، أو بقاء شريعته بين قومه قبل أن تنسخ بشريعة تالية، أو تزول بملكية أخرى، أو أنها سنون غير سنيّنا، تخضع لحساب مغاير"6.

وفي أساطير ما بين النهرين، نجد اعتقادا بوجود أعمار أكثر من المعتاد:

<sup>1</sup> القمني، سيد: الأسطورة والتراث، ط2، سينا للنشر، القاهرة، 1993م، ص166-167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: سفر التكوين، الإصحاح: 5.

<sup>3</sup> ينظر: كنزاربا اليمين، ص26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> التكوين6: 3.

أينظر: عسكر، قصى الشيخ: أساطير العرب قبل الإسلام، ط1، دار معد، دمشق، 2007م، ص143.

<sup>6</sup> خلف: الموروث الأسطوري في تفسير ابن كثير، ص119.

"في ذلك الوقت كان البشر

يصلون إلى مئة عام

وعندما كانوا يصلون إلى هذا العمر المتقدم

كان يتبقى لهم مئة عام أخرى $^{1}$ 

ولكن بعد الطوفان لم تطل أعمار البشر، تقول الأسطورة:

"لم تعط للبشر أيام مديدة، هذا هو

الحال و لا جدال في ذلك

أين الملك آلولو الذي حكم 3600سنة؟

أين الملك إيتانا الذي صعد إلى السماء؟

أين جلجامش العظيم الذي سعى إلى

الحياة الأبدية مثل زيوسودر ا..."2

و لأجل تطويل العمر، تقدم الأسطورة نصيحة:

"التقوى تولد السعادة

وتقديم القرابين يطيل العمر

و الصلاة تكفر الذنوب"<sup>3</sup>

3 جمعية التجديد الثقافي الاجتماعي، قسم الدراسات والبحوث: الأسطورة توثيق حضاري، ط1، دار كيوان، دمشق، 2009م، ص61.

<sup>1</sup> الشواف: ديوان الأساطير، ج3، ص44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، ج4، ص441.

وفي تعاليمهم الدينية نجد "خشية الآلهة وعبادتها، وإقامة المعابد لها، واتباع أو امرها، كلها أمور من شأنها إطالة حياة صاحبها، والمد في عمره: إن القرابين تمد في العمر... وخشية الأنوناكي تطيل أيامك على هذه الأرض"1.

ومن أساطير الإغريق أن سلالة مقدسة خالية من الأمراض والهرم، يعرفون بالهيبربوريين، يمكن لهم أن يعيشوا ألف سنة، وهم لا يعرفون العمل ولا الحروب، ويمضون وقتهم بالرقص والعزف على القيثارة والناي<sup>2</sup>، وبلغ العمر الطويل بنستور أحد المحاربين مع الآكيين ضد طروادة إلى أن عمر ثلاثة أجيال من الناس<sup>3</sup>.

وتذكر الأفستا الزردشتية الفارسية، مكانا من أرض إيرانفيج، خلقه أورمازد أفضل من كافة الأماكن والمناطق الأخرى، يعيش فيه الناس ثلاثمئة سنة، وقلما يعانون من الأمراض والمصائب، وقانونهم هو الخير والصلاح، ومعتقدهم هو المذهب الأساسي للمازدياسنيين، وتبلغ أعمار الأبقار والأغنام فيه 150عاما4.

وفي الأساطير الهندية نجد أسطورة كمال البدايات، تعرض للأعمار الطوال جدا، فكان الإنسان في البداية بقامة طولها سنة أميال، وتدوم حياته مئة ألف فُرْبا (الفربا تساوي 8400000 سنة)، لكنه في نهاية الدورة لا تكاد تبلغ قامته سبعة أذرع (مقاس 50سم)، ولا يتجاوز عمره مئة سنة، ويلح البوذيون أيضا على تتاقص هائل يطرأ على عمر الإنسان؛ من 80000سنة، بل أكثر في مطلع الدورة، إلى 10 سنوات في نهايتها5، وذلك الزمن العجيب تخلله العجب في كل شيء حسب معتقد الجاينية، فالشجر يشع

<sup>1</sup> السواح: مغامرة العقل الأولى، ص295.

<sup>2</sup> ينظر: الياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج1، ص333.

<sup>3</sup> ينظر: غريمال: الميتولوجيا اليونانية، ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الرحمن: **الأفست**ا، ص792، ص783.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: إلياد: مظاهر الأسطورة، ص61.

نورا ساطعا، ومذاق مياه المحيطات كمذاق النبيذ، وطعم التراب أكثر حلاوة من طعم السكر  $^1$ ، وفي أدب ما بعد الفيدا نجد رجالا يعيشون آلاف السنين، في حين وضعت الفيدا حدا لعمر الإنسان في حدود مئة عام $^2$ ، إن أصوات الحنين إلى الخلود المفقود، تسمع في أساطير العصر الذهبي $^3$ ، لتمتد إلى معتقدات الناس، فتقدمها كواقع منزوع الخلود، من خلال الاعتقاد بوجود الأعمار الطويلة في بعض الأزمنة والأمكنة، ولبعض الناس.

وفي الأساطير العربية الجاهلية نجد من يعتقد أن عمر قس بن ساعدة الإيادي، طال حتى روي أنه عاصر حواريّ نوح $^4$ ، و"النضر بن دهمان عمّر حتى خرف، ثم عاد شابا يافعا، فعاد بياض شعره سوادا، ونبتت أسنانه بعد الدرد $^5$ ، و"أن أبا كرب أسعد الحميري، كان ملكا كاهنا، يروى عنه أنه عاش ثلاثمئة سنة $^6$ .

في حين نجد الأعمار في الواقع بخلاف ذلك، وبعيدة عن الأعمار الأسطورية في مرويات الأساطير، فمع تقدم علم الطب وتحسّن النظام الغذائي، تم رفع الأجل المتوقع في القرن العشرين بالولايات المتحدة من "48,3سنة للرجال، و 74,7سنة للنساء عام 1900م، إلى 74,2سنة للرجال، و 79,0سنة للنساء عام 2000م 2000م أو في بدايات القرن الثامن عشر أوضح الديموغرافي الفرنسي جين فوراستييه أن بلوغ عمر الثانية والخمسين كان يعتبر إنجازا؛ لأن قلة ضئيلة فقط من الناس كانوا يعيشون حتى هذا العمر، وأن مثل هذا الشخص كان يعتبر نفسه على حق، أما في تسعينات القرن العشرين فقد كان لأكثر من 83%،

1 ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: العجمي: صحف إبراهيم، ص148.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص268.

<sup>4</sup> ينظر: عسكر: أساطير العرب قبل الإسلام، ص145.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، ص148.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> زكى، أحمد كمال: **الأساطير دراسة حضارية مقارنة**، ط2، دار العودة، بيروت، 1979م. ص102.

من فوكوياما، فرنسيس: نهاية الإنسان عواقب الثورة البيوتكنولوجية، ط1، ترجمة: أحمد مستجير، سطور، مصر، 2002م، ص $^{7}$ 

من العشيرة أن تتوقع أن تحيا حتى عمر 65سنة، ولأكثر من 28% أن يظل حيا حتى عمر 85سنة أ، وقد زاد التقدم الطبي الحديث في الحياة كمّا ونوعا  $^2$ .

ومما ينبغي لفت الانتباه إليه أن الأدب العربي ميّز بين المديح والرثاء؛ باعتبار أن المديح ذكر مناقب الحي، والرثاء ذكر مناقب المبت<sup>3</sup>، إلا أنه وصف ذكر فضائل النبي وشمائله بالمديح بعد وفاته عليه الصلاة والسلام؛ "وما يقال بعد الوفاة يسمى رثاء، ولكنه في الرسول يسمى مدحا، كأنهم لحظوا أن الرسول صلى الله عليه وسلم موصول الحياة، وأنهم يخاطبونه كما يخاطبون الأحياء "4، بمعنى أن النبي ما زال حيا زهاء 1400 سنة، وسيستمر حتى نهاية الحياة الدنيا، بحسب هذا الاعتبار، في حين روي عن النبي الكريم بإسناد صحيح في معجم الطبراني الكبير أن رجلا قال: "يا رسول الله، أنبي كان آدم؟" قال: "نعم"، قال: كم كان بين و و إبراهيم؟ قال: "عشرة قرون". قال: "كم كان بين نوح وإبراهيم؟ قال: "عشرة قرون". قال: "كم كان بين نوح وإبراهيم؟ قال: "عشرة قرون". قال: "كم كان بين و وبعضه في الأوسط، ويرويه الحاكم في المستدرك، وبعضه في صحيح ابن حبان 5.

<sup>1</sup> ينظر: فوكوياما، فرنسيس: نهاية الإنسان عواقب الثورة البيوتكنولوجية، ص105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، ص112، ص114.

 $<sup>^{6}</sup>$  ينظر: ابن رشيق، أبو علي الحسن: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ط $^{1}$ ، تحقيق:عبد الحميد هنداوي، المكتبـة العصــرية، بيروت، 2001م، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مبارك، زكى: المدائح النبوية في الأدب العربي، دار المحجة البيضاء، بيروت، د.ت، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: المكتبة الإسلامية، ملتقى أهل الحديث: https://bit.ly/3CkbN2f. أخرجه الطبراني في الأوسط (128/1، رقم 403)، قــال الهيثمي (196/1): رجاله رجال الصحيح.

### الفصل الثالث

# الأسطورة في الحيوان

تلازم وجود الإنسان مع الحيوان، وتداخلت العلاقة بينهما، وقد شكل الحيوان مخاطر على الإنسان من الحشرات إلى المفترسات، واستطاع الإنسان الاستفادة من الحيوانات في مطعمه وملبسه ومركبه من خلال الصيد والتنجين، وما زالت الحيوانات في علاقة تلازمية مع الإنسان، يبدو لا فكاك عنها، سواء أكانت حيوانات برية أو بحرية أو جوية، وسواء أكانت مرئية أم مجهرية، وتتردد هذه العلاقة بين الخير والشر، والمنفعة والضرر، ويستخدم الإنسان معرفته العلمية المتراكمة عن الحيوانات فيما يعود عليه بالفائدة.

وفي ظل هذه العلاقة الوجودية الترابطية بين الإنسان والحيوان، نشأت تصورات كثيرة عن الحيوانات، كاعتقاد أن الإنسان تولد منها، ويعود في أصوله إليها أ، حتى تحولت إلى آلهة في معتقده، مرورا بتقديسها وعبادتها أو هذه ما زالت موجودة في بعض الأمم المعاصرة كالهند، وقد دخلت هذه العظمة في الحيوانات لمعتقد الإنسان "نظرا لقدراتها المتقوقة التي حرم منها  $^{8}$ ، وشكلت في معتقدات أسلاف العرب ما يعرف بالطوطمية، فحملت بعض قبائلهم أسماء الحيوانات، مثل؛ أسد، وثور، وثعلبة، ونمر وذلك لظنهم أن في هذه الحيوانات قوى خفية كثيرة  $^{4}$ ، واعتقدوا أن روح الميت تخرج في صورة طائر  $^{5}$ .

<sup>1</sup> ينظر: ديمترييف، يوري: الإنسان والحيوان من الأسطورة وطقوس تقديس الحيوانات وعبادتها إلى دارويسن وحماية البيئة والاستثمار الأمثل لقوى الطبيعة الحية، ط1، ترجمة: محمد عبود، دار النمير، دمشق، 1993م، ص26.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: السابق، ص31-35. تشرنى: الديانة المصرية القديمة، ص41-17. غيربر: أساطير الإغريق والرومان، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الحكيم: موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، ص51.

<sup>4</sup> ينظر: عسكر: أساطير العرب قبل الإسلام، ص174.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: نعمة، حسن: ميثولوجيا وأساطير الشعوب القديمة، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994م، ص85.

وإزاء هذا التقديس الذي حظيت به الحيوانات بسبب بعض القدرات الفائقة التي يفتقدها الإنسان، خلع عليها بعض خصائصه، وخاصة التكلم، وقد تمكنت من تكليم الإنسان، وكثرت روايات تقويل الحيوانات، بل ومشاركته في علوم الغيب<sup>1</sup>، وعلوم الحكمة<sup>2</sup>.

في أسطورة رافدية نجد هذا النمط من تقويل الحيوانات:

"هكذا تكلمت الكلبة، الأم مفتخرة: أن يكون لي

جراء ذوي وبر أبرش أو أرقط فأنا

أحب صغارى

...والذئب العاشر الذي كان شرها

قال: أنا أقوم بالقسمة...

مشى الثعلب...

فقال له: هل أو جعتك...

هكذا يتكلم السيد القرد: أور هي مدينة خلابة..."<sup>3</sup>

وفي أسطورة أخرى:

"الماشماش يتوجه إلى البقرة، ويتحدث إليها

كما لو كانت كائنا بشريا

87

<sup>.</sup> ينظر: خليل: مضمون الأسطورة في الفكر العربي، ص112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: خان، محمد عبد المعيد: الأساطير العربية قبل الإسلام، ط1، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2005م، ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الشواف: ديوان الأساطير، ج3، ص365-366.

أيتها البقرة سألها من الذي يأكل زبدتك

من يشرب حليبك؟

نيدابا تأكل زبدتي أجابت

نيدابا تشرب حليبي..."

وحكاية الحيوانات ومسارها طويل؛ من سومر إلى أحيقار ولقمان، ومن كليلة ودمنة إلى الافونتين، نجدها في أوضاع بشرية، تتكلم بالحكم والأمثال، وتصدر الأحكام والانتقادات².

في هذا الفصل سأعرض ما تسلل من أساطير الحيوانات إلى التفسير، وسيتبدّى من خلاله تفسير إحياء طيور إبراهيم، وحوت موسى، وحوت يونس، وهدهد سليمان المتكلم بحكمة ودين، وتسبيح الطير، وتكلّم الحيوانات بالعلم والعرفان.

## طيور إبراهيم

قال تعالى: "وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى الْمَوْتِي اللَّهِ اللَّهُ عَزِيلٌ حَكِيمٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَزِيلٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ حَكِيمٌ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَزِيلُ اللَّهُ عَزِيلٌ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الشواف: ديوان الأساطير، ج4، ص456.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بنظر: السابق، ص425–430.

كيف تجمع أجزاء الحيوان من بطون السباع والطيور ودواب البحر، فقيل: أو لم تؤمن؟ قال بلى، ولكن المطلوب من السؤال أن يصير العلم بالاستدلال ضروريا"1.

ويرى الرازي جهل من زعم أن إبراهيم كان شاكا في المعاد وإحياء الموتى، ومن يشك في قدرة الله كيف يعرف نبوة نفسه؟، ولكن "ليطمئن قلبي" هو كلام عارف طالب لمزيد اليقين، وأما الاستفهام في "أولم تؤمن" فهو استفهام تقرير<sup>2</sup>، وينقل عن المفسرين أنواع الطير الأربعة، "قال ابن عباس رضي الله عنهما: أخذ طاوسا ونسرا وغرابا وديكا، وفي قول مجاهد وابن زيد رضي الله عنهما: حمامة بدل النسر "3، ثم "ذبح الطيور وجعلها قطعة قطعة، ووضع على رأس كل جبل قطعا مختلطة، ثم دعاها، طار كل جزء إلى مشاكله كذا يوم القيامة، يطير كل جزء إلى مشاكله، حتى تتألف الأبدان، وتتصل به الأرواح"4.

ويرى الرازي إجماع المفسرين على "أن إبراهيم قطع أعضاءها ولحومها وريشها ودماءها، وخلط بعضها على بعض" ومع أن أمر الذبح والتقطيع لم يرد في نص الآية، لكنّ المفسرين جعلوه بطريقة افتراض الحذف، وتغيير دلالة اللفظ، فكلمة "صرهن" في دلالتها تعني الإمالة، كما قال: "قرأ حمزة "قصرهن إليك" بكسر الصاد، والباقون بضم الصاد، أما الضم، ففيه قولان؛ الأول: أن من صرت الشيء أصوره إذا أملته إليه، ورجل أصور، أي مائل العنق، ويقال: صار فلان إلى كذا، إذا قال به، ومال إليه، وعلى هذا التفسير يحصل في الكلام محذوف، كأنه قيل: أملهن إليك وقطعهن، ثم اجعل على كل جبل منهن جزأ، فحذف الجملة التي هي قطعهن لدلالة الكلام عليه... والقول الثاني: وهو قول ابن عباس وسعيد بن جبير والحسن ومجاهد، "صرهن إليك" معناه قطعهن، يقال: صار الشيء يصوره

الرازي: التفسير الكبير، م4، ج7، ص42.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: السابق، م $^{4}$ ، ج $^{7}$ ، ص $^{44}$ .

<sup>3</sup> ينظر: السابق، م4، ج7، ص44.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م4، ج7، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م4، ج7، ص46.

صورا، إذ قطعه، قال رؤبة يصف خصما ألد: صرناه بالحكم، أي قطعناه، وعلى هذا القول لا يحتاج إلى الإضمار، وأما قراءة حمزة بكسر الصاد، فقد فسر هذه الكلمة أيضا تارة بالإمالة، وأخرى بالتقطيع، أما الإمالة فقال الفراء: هذه لغة هذيل وسليم: صاره يصيره إذا أماته، وقال الأخفش وغيره "صرى بكسر الصاد: قطعهن. يقال: صاره يصيره إذا قطعه، قال الفراء: أظن أن ذلك مقلوب من صرى يصري إذا قطع، فقدمت ياؤها، كما قالوا: عثا وعاث، قال المبرد: وهذا لا يصح، لأن كل واحد من هذين اللفظين أصل في نفسه مستقل بذاته، فلا يجوز جعل أحدهما فرعا عن الآخر"1.

ولكن الرازي ينقل رأيا للمفسر أبي مسلم الذي وصفه في موضع آخر من كتابه بــ"حسن الكــلام فــي التفسير، كثير الغوص على الدقائق واللطائف"<sup>2</sup>، قد أنكر أن يكون من معاني "صرهن" التقطيع، فقــال: "الأول: أن المشهور في اللغة في قوله "فصرهن"؛ أملهن، وأما التقطيع والذبح فليس في الآية مــا يــدل عليه، فكان إدراجه في الآية إلحاقا لزيادة بالآية، لم يدل الدليل عليها، وأنه لا يجوز، والثاني: أنــه لــو كان المراد بصرهن قطعهن، لم يقل إليك، فإن ذلك لا يتعدى بإلي، وإنما يتعدى بهذا الحرف، إذا كــان بمعنى الإمالة "3، وأما تفسير كون الطير يأتي سعيا لا طيرانا، فيعلل الرازي ذلك، فيقول: "قيــل: عــدوا ومشيا على أرجلهن، لأن ذلك أبلغ في الحجة، وقيل: طيرانا، وليس يصح، لأنه لا يقال للطير إذا طار: سعى، ومنهم من أجاب عنه بأن السعي هو الاشتداد في الحركة، فإن كانت الحركة طيرانا فالسعي فيها هو الاشتداد في تلك الحركة ".

وعرض الرازي لعدد الجبال التي وضع عليها الخليط المقطع من الطيور، وملخص هذه القصة، حسب المفسرين، أن إبراهيم عليه السلام "أُمِر بذبحها ونتف ريشها وتقطيعها جزءا جزءا، وخلط دمائها ولحومها، وأن يمسك رؤوسها، ثم أمر بأن يجعل أجزاءها على الجبال؛ على كل جبل ربعا من كل

 $^{1}$  الرازي: التفسير الكبير، م4، ج7، ص $^{-}$ 45-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج8، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، م4، ج7، ص46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م4، ج7، ص47.

طائر، ثم يصيح بها: تعالين بإذن الله تعالى، ثم أخذ كل جزء يطير إلى الآخر، حتى تكاملت الجثث، ثم أفلت كل جثة إلى رأسها، وانضم كل رأس إلى جثته، وصار الكل أحياء بإذن الله تعالى"1.

و لأهل التصوف رأي، نقله عنهم الرازي، فقال: "على لسان أهل التصوف أن المراد من الموتى، القلوب المحجوبة عن أنوار المكاشفات والتجلي، والإحياء عبارة عن حصول ذلك التجلي والأنوار الإلهية، فقوله: "أرني كيف تحيي الموتى"، طلب لذلك التجلي والمكاشفات"2.

إن الطير في القرآن والحديث النبوي ولدى العرب، له دلالة على السمو والارتفاع إلى السماء التي هي مكان الطهر والقداسة، ولذلك وجدنا إبراهيم نفسه تحققت له الهداية بالنظر في ملكوت السماوات، "وكذَالك نُري إِبْراهيم ملكوت السماوات واللَّرْض وليكون مِن الْمُوقِنين (الأنعام: 75)، ولما مثل الله اللهداية جعلها بالارتفاع، وجعل الضلالة بالنزول إلى الأرض، قال تعالى: "واتل عليهم نبا اللهداية التيناه الماريقاع، وجعل الضلالة بالنزول إلى الأرض، قال تعالى: "واتل عليهم نبا اللهداية واتبع النارض واتبع واللهداية مَنها فأنبعه الشيطان فكان مِن الْغاوين، ولو شيئنا لرفعناه بها ولكينه أخلد إلى الأرض واتبع

وقال سبحانه عن ما تكسبه كل نفس فترتفع به إلى السماوات، وتحاسب عليه، بأنه طائر 3: "وكُلَّ إِسَانٍ الْزُمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ ﴿ وَيُحُرِّجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا" (الإسراء: 13)، كما صور الحديث النبوي المؤمنين المتوكلين بالطير 4، وجعل الشهداء في حواصل طير خضر، لها قناديل معلقة بالعرش، تسرح في الجنة حيث شاءت 5، كذلك جعل من يدخلون الجنة بمثل أفئدة الطير 6، فيكون الطير للدلالــة على القلوب التي لا تخلد إلى الأرض، وإنما تتطلع إلى السماء، وتبحث عن الخالق، ولــذلك اســتبعد

الرازي: التفسير الكبير، م4، ج7، ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج7، ص43.

<sup>3</sup> ينظر: السابق، م10، ج20، ص170.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بنظر: النووى: **رياض الصالحين**، ص73.

أي ينظر: النووي: صحيح مسلم بشرح النووي، ط1، الدار الثقافية العربية، بيروت، 1930م، ج13، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: النووي: **رياض الصالحين،** ص71.

الحيوانات الأخرى كالحمير التي متلها بالكافرين<sup>1</sup>، والحمار الذي وصف به من حُمَّل التوراة شم لم يحملها<sup>2</sup>، والكلب الذي مثّل به لمن ارتد للدنيا بعد الإيمان<sup>3</sup>، إلى غير ذلك من حيوانات، وكثر في العرب تسمية "الخير والشر بالطائر، تسمية للشيء باسم لازمه، ونظيره قوله تعالى في سورة يس: "قَالُوا إنَّا تَطَيَّرُنَا بكُمْ" (يس: 18)، إلى قوله: "قَالُوا طَائرُكُم مَعَكُمْ" (يس: 19).

وقال أبو عبيدة: "الطائر عند العرب الحظ"<sup>5</sup>، وقد فطن البعض لهذا التخصيص بالطير، فجعله طير الروح الذي يرتفع إلى هواء الربوبية في صفاء عالم القدس<sup>6</sup>، وخص الطير من جملة الحيوانات؛ لأن الطيران يكون في السماء، والارتفاع في الهواء، والخليل كانت همته العلو والوصول إلى الملكوت، والطير مشاكل لهمته ، واستمر مثل هذا التمثيل، فصوروا الأرواح الخيرة طائرة ذات أجنحة، ورمزوا بالطير للروح؛ لأنه خفيف سريع التنقل، ولأنه سماوي  $^8$ .

وأما تعين الطير بالعدد أربعة، فيتجلى من قوله تعالى عن إغواء الشيطان لعباد الله: "ثُمَّ لَآتِيَنَّهُم مِّن بَين أيديهم أَيْديهم وَمَن خَاْفِهِم وَعَن أَيْمَانِهِم وَعَن شَمَائِلِهِم أُولَا تَجِدُ أَكْثَرَهُم شَاكِرِين (الأعراف: 17)؛ من بين أيديهم أي الدنيا أو الشهوة، ومن خلفهم الغفلة أو الغرور، وعن أيمانهم القوة أو وهم امتلاك الهداية، وعن شمائلهم الضعف أو اعتقادات الزيغ وأعمال الشر، علما أن في دلالة الجهات الأربعة للضلال آراء كثيرة 9، وقد ذهب الرازي الى تفسير الطيور الأربعة بعدما عينها المفسرون، فقال: "الطاوس إشارة إلى

-قال تعالى: "كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنفِرَةً"، سورة المدثر، الآية: 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> قال تعالى: "مَثَلُ الَّذِينَ حُمَّلُوا النَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارَا ۚ بِئْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ ۚ وَاللَّهُ لَا يَهْ دِي الْقَوْمَ الظَّالمينَ"، سورة الجمعة، الآية: 5.

<sup>3</sup> قال تعالى: "وَلَوْ شَنِنَا لَرْفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ۚ فَمَثَلُهُ كَمَثَلُ الْكَلْبِ اِنِ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَثْ أَوْ نَثْرُكُهُ يَلْهَثْ ۚ أَوْ نَثْرُكُهُ يَلْهَثْ ۚ ذَّلِكَ مَثَلُ الْقَوْمُ الَّذِينَ كَذَّبُوا بآيَاتِنَا"، سورة الأعراف، الآية: 176.

الرازي: التفسير الكبير، م10، ج20، ص169.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م10، ج20، ص170.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: السابق ، م4، ج7، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: السابق، م4، ج7، ص44–45.

<sup>8</sup> ينظر :طربيه، جرجي أنطونيوس: الوجدية وأثرها في الأندلس، ط1، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1983م، ص255.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ينظر: الرازى: التفسير الكبير، م7، ج14، ص43–45.

ما في الإنسان من حب الزينة والجاه والترفع... والنسر إشارة إلى شدة الشغف بالأكل، والديك إشارة إلى شدة الشغف بقضاء الشهوة من الفرج، والغراب إشارة إلى شدة الحرص على الجمع والطلب، فإن من حرص الغراب أنه يطير بالليل، ويخرج بالنهار في غاية البرد للطلب، والإشارة فيه إلى أن الإنسان ما لم يسع في قتل شهوة النفس والفرج، وفي إبطال الحرص، وإبطال التزين للخلق، لم يجد في قابله روحا وراحة من نور جلال الله".

ويرى أبو مسلم في عودة الضمير (هنّ) على الطيور الأربعة، دونما ذكر التقطيع أو عودة على أجزائهن، من قوله تعالى: "فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلِ مِّنْهُنَّ جُرِنْءًا ثُمَّ الْجَزائهن، من قوله تعالى: "فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُرِنْءًا ثُمَ الْحُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا" عنقل الرازي عنه: "الضمير في قوله: "ثم ادعهن"، عائد إليها لا إلى أجزاء، يلزم أن يكون وإذا كانت الأجزاء متفرقة متفاصلة، وكان الموضوع على كل جبل بعض تلك الأجزاء، يلزم أن يكون الضمير عائدا إلى تلك الأجزاء لا إليها، وهو خلاف الظاهر، وأيضا الضمير في قوله: "يأتينك سعيا"، عائدا إليها لا إلى أجزائها، وعلى قولكم إذا سعى بعض الأجزاء إلى بعض كان الضمير في "يأتينك" عائدا إلى أجزائها لا إليها لا إليها لا إليها الإليها لا إليها الإليها الله اللها الله اللها الله

إن استعارة الطيور، ظلت مستمرة منذ الحضارة الرافدية حتى المصرية مرورا بالعرب في زمن التنزيل الحكيم، ففي أسطورة أكادية تتحدث عن العود الأبدى، فتقول:

"إلى الدار التي لا يرجع منها الداخل

إلى الدرب الذي لا يقود صاحبه من حيث أتى

إلى المكان الذي لا يرى سكانه نورا و لا ضياء

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م4، ج7، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة البقرة، الآية: 260.

 $<sup>^{3}</sup>$  الرازي: التفسير الكبير، م $^{4}$ ، ج $^{7}$ ، ص $^{4}$ 6.

حيث الغبار طعامهم والتراب معاشهم

يسبحون في الظلام فلا بصيص و لا شعاع

عليهم أجنحة تتقلهم كالطيور

 $^{1}$ بین أرجاء مسكنهم...

وكان الطير في بابل رمزا للتعبير عن المصير الذي يرافق الإنسان، والذي هو جوهر كل إنسان، ومستقبله المقدر من قبل الآلهة  $^2$ ، وكذلك في الحضارة المصرية رُمِز للروح بطائر على هيئة صقر برأس آدمي  $^3$ ، وقد اتخذت المسيحية طائر الحمامة رمزا للروح المقدس  $^4$ ، وفي التصور الصوفي اللاهوتي اتخذ رمزا للآلهة  $^5$ .

#### حوت موسى

ذهب الرازي في تفسيره لحوت موسى عليه السلام من قوله تعالى: "وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبُلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرِيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًا، فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَربَا، فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا، قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أُويْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَابِنِّي فَلَمَّا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا، قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أُويْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَارِثَدًا نَسْيِلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا، قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغِ فَارِثَدًا نَسْيِلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا، قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغِ فَارِثَدًا عَلَى الشَيْطُانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا، قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغِ فَارِثَدًا عَلَى الشَيْطُانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا، قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغِ فَارِثَدًا عَلَى الشَيْطُانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا، قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغِ فَارِثَدًا عَلَى الشَيْعُانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًا، قَالَ ذَلِكَ مَا كُنّا نَبْغِ فَارِثَدًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَالَ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَيْتُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى

<sup>1</sup> السواح: مغامرة العقل الأولى، ص335-336.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: كلشوف: الحياة الروحية في بابل، ص35-37.

<sup>3</sup> ينظر: بدج، والس: برت إم هرو كتاب الموتى الفرعوني، ط1، ترجمة: فيليب عطية، مطبعة مدبولي، القاهرة، 1988م، ص40، ص75، 80.

<sup>4</sup> ينظر: كامبل: قوة الأسطورة، ص254.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: العجمى: صحف إبراهيم، ص23.

العبد الصالح العالم قرب ذلك المكان، يقول: "الروايات تدل على أنه تعالى بين لموسى عليه السلام أن هذا العالم موضعه مجمع البحرين، إلا أنه تعالى جعل انقلاب الحوت حيا علامة على مسكنه المعين، كمن يطلب إنسانا فيقال له: إن موضعه محلة كذا من الري، فإذا انتهيت إلى المحلة فسل فلانا عن داره، وأين ما ذهب بك فاتبعه، فإنك تصل إليه، فكذا ههنا، قبل له: إن موضعه مجمع البحرين، فإذا وصلت إليه، رأيت الحوت انقلب حيا، وطفر إلى البحر، فيحتمل أنه قبل له: فهنالك موضعه، ويحتمل أنه قيل له: فاذهب على موافقة ذهاب ذلك الحوت، فإنك تجده، إذا عرفت هذا، فنقول: إن موسى وفتاه لما بلغا مجمع بينهما طفرت السمكة إلى البحر، وسارت، وفي كيفية طفرها روايات أيضا، قيل: إن الفتى كان يغسل السمكة؛ لأنها كانت مملحة، فطفرت، وسارت، وقيل: إن يوشع توضأ في ذلك المكان، فانتضح يغسل السمكة؛ لأنها كانت مملحة، فطفرت، وسارت، وقيل: انفجرت هناك عين من الجنة، ووصلت قطرات من تلك العين إلى السمكة، فحبيت، وطفرت إلى البحر، فهذا هو الكلام في صفة الحوت" الموت والمملح علامة بلوغ هدف موسى وفتاه.

إلا أن الفتى المصاحب لموسى (يوشع) كما ذهب أكثر المفسرين<sup>2</sup>، مع رؤيته لهذه العلامة العجيبة، قد نسي إخبار موسى بوقوعها، على الرغم مما تثيره من دهشة، فانقلاب الحوت الميت حيا، أمر ليس بالسهولة نسيانه، ولكن الرازي برر ذلك، فقال: "المراد من قوله: "نسيا حوتهما" أنهما نسيا كيفية الاستدلال بهذه الحالة المخصوصة على الوصول إلى المطلوب، فإن قيل: انقلاب السمكة المالحة حية حالة عجيبة، فلما جعل الله حصول هذه الحالة العجيبة دليلا على الوصول إلى المطلوب، فكيف يعقل حصول النسيان في هذا المعنى؟ أجاب العلماء عنه بأن (يوشع) كان قد شاهد المعجزات القاهرة من موسى عليه السلام كثيرا، فلم يبق لهذه المعجزة عنده وقع عظيم، فجاز حصول النسيان، وعندي فيه جواب آخر، وهو أن موسى عليه السلام لما استعظم علم نفسه، أزال الله عن قلب صاحبه هذا العلم

-

<sup>1</sup> الرازي: ا**لتفسير الكبير**، م11، ج21، ص147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، م11، ج21، ص145.

الضروري تتبيها لموسى عليه السلام على أن العلم لا يحصـــل إلا بتعلـــيم الله وحفظـــه علـــي القلـــب والخاطر"1، متجاهلا الرازي بتفسيره نص الآية على أن الذي أنساه الشيطان وليس الله سبحانه!

وفي تأويل "اتخذ سبيله في البحر سربا/عجبا"، يقول: "ففيه وجوه؛ الأول: أن يكون التقدير ســرب فــي البحر سربا، إلا أنه أقيم قوله فاتخذ مقام قوله سرب، والسرب هو النهاب، ومنه قوله: "وسارب بالنهار "(الرعد: 10)، الثاني: أن الله تعالى أمسك إجراء الماء على البحر، وجعله كالطاق والكوة، حتى سرى الحوت فيه... وقوله "عجبا" صفة لمصدر محذوف، كأنه قيل: واتخذ سبيله في البحر اتخاذا عجبا، ووجه كونه عجبًا انقلابه من المكتل، وصيرورته حياً، وإلقاء نفسه في البحر على غفلة منهمًا، والثاني: أن يكون المراد منه ما ذكرنا أنه تعالى جعل الماء عليه كالطاق وكالسرب، الثالث: قيل: إنه تم الكـــلام عند قوله: "واتخذ سبيله في البحر"، ثم قال بعده: عجبا، والمقصود منه تعجبه من تلك العجيبة التي رآها، ومن نسيانه لها، وقيل: إن قوله عجبا حكاية لتعجب موسى، وهو ليس بقوله"2، ويجدر الــذكر أن الرازي نقل أن "من الناس من قال: البحران موسى والخضر؛ لأنهما كانا بحرى العلم"3.

مثل الحوت عبر التاريخ البشري ثنائية الخير والشر، فهو الشيطان، ورمز لحيل الشرير والفساد تـــارة، وفاعل الخير الذي ينقذ الإنسان من الغرق، لأن البحر الذي يعيش فيه هو رمز الموت، تارة أخــرى $^4$ ، وكان لدى شعوب كثير في القديم إلها من ألهة البحر، وهــو فــي الميثولوجيــا والأســاطير العربيـــة، والحضارات السامية، وفي المعتقدات السماوية، غالبا ما يدل هذا المخلوق على الانبعاث، فهو في قصة يونس، قد التقمه بسبب خطيئة اقترفها، ثم أنجاه الله منه بالتوبة، فكان له حياة من الغرق حينما لفظه على الشاطئ، وفي قصة موسى ارتبط بالحياة الجديدة، حين عاد الحوت إلى الماء بعد أن كان معدا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21، ص147–148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م11، ج21، ص148.

<sup>3</sup> السابق، م11، ج21، ص147.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: سيرنج، فيليب: الرموز في الفن الأديان الحياة، ط1، ترجمة: عبد الهادي عباس، دار دمشــق، دمشــق، 1992م، ص216– 218. السعفى: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص67، ص127.

للطعام، وفي المعتقدات الشعبية ظهرا أيضا بثنائية الموت والحياة في أسطورة الكسوف التي فُسِّرت على أنه ابتلاع الحوت للقمر، ثم تعود الحياة له بعد أن يتركه الحوت بسبب أداء الناس لطقوس أسطورية، تساعد القمر في التخلص من الحوت، ومثل التوبة التي خلصت يونس من بطنه، فكان الحوت رمز الانبعاث لعودة البطل ولعودة القمر وللتجدد والاستمرار 1.

#### حوت يونس

يقول تعالى: "وَإِنَّ يُونُس َ لَمِن الْمُرْسَلِينَ، إِذْ أَبق َ إِلَى الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ، فَسَاهَمَ فَكَانَ مِن الْمُدْحَضِينَ، فَالْتَقَمَهُ الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ، فَلَوْلا أَنَّهُ كَانَ مِن الْمُسَبِّحِينَ، لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ، فَنَبَدْنَاهُ بِالْعَراء وَهُو الْحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ، فَلَوْلا أَنَّهُ كَانَ مِن الْمُسَبِّحِينَ، لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْم يُبْعِثُونَ، فَنَبَدْنَاهُ بِالْعَراء وَهُو سَقِيمٌ، وَأَرْسُلْنَاهُ إِلَى مِائَةِ أَلْفُ يَوْمِ يَنْ يَعْشُونَ الْمَثَعْنَاهُم إِلَى مِائَةِ أَلْفُونِ إِذِ ذَّهَبَ مُغَاضِيًا فَظَنَّ أَن لَن نَقْرَ عَلَيْهِ فَنَادَى حينٍ" (الصافات: 139-148)، ويقول سبحانه: "وذَا النّونِ إِذِ ذَّهَبَ مُغَاضِيًا فَظَنَّ أَن لَّن نَقْرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ، فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْبَاهُ مِـن الْغَلَمُ مَن الْغَلَمَ ويقول عز وجل مخاطبا النبي محمدا الكريم: "فَاصْبِر ْ لِحُكْم ربَكَ وَلَا نَدُارِكَهُ نِعْمَةٌ مِّن ربَّهِ لَنُبذَ بِالْعَرَاء وَهُو مَكْظُومٌ، لَوْلَا أَن تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِّن ربَّهِ لَنُبذَ بِالْعَرَاء وَهُو مَـدَمُومٌ، فَوْلَا أَن تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِّن ربَّهِ لَنَبذَ بِالْعَرَاء وَهُو مَـدَمُومٌ، لَوْلَا أَن تَدَارِكَهُ نِعْمَةٌ مِّن ربَّهِ لَنَبذَ بِالْعَرَاء وَهُو مَـدُمُومٌ، لَوْلًا أَن تَدَارِكَهُ نِعْمَةٌ مِّن ربَّهِ لَنَبذَ بِالْعَرَاء وَهُو مَـدَمُومٌ، لَوْلًا أَن تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِّن ربَّهِ لَئِذَ بِالْعَرَاء وَهُو مَـدُمُومٌ، لَوالله فَاسَتَجَبْنَاهُ ربَهُ لَبُهِ لَنَهِ لَا الْعَلَى الْمُلْعِينَ" (القلم: 48-50).

اضطرب الرازي في تفسير قصة يونس والحوت، فمع ما ورد من ألفاظ قرآنية من؛ (أبق) التي تعني الهروب من سيده والخروج عن الطاعة  $^2$ ، و (مغاضبا) التي في سياق أنه مغاضب لربه  $^3$ ، و (ظن أن لن نقدر عليه) بما يقتضي من شك في محاسبته على مخالفته  $^4$ ، و (مليم) هو ذو الملامة المذنب  $^5$ ، المستحق

 $<sup>^{1}</sup>$ ينظر: زيعور: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، ص $^{181-182}$ .

<sup>2</sup> ينظر: الرازي: التفسير الكبير، م13، ج26، ص165.

<sup>3</sup> السابق، م13، ج26، ص165. م11، ج22، ص215. أ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م11، ج22، ص215.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م11، ج22، ص215.

للوم الآتي بما يلام عليه 1، و (من الظالمين) أي ظلمت نفسي بفراري بغير إذنك 2، وتقديم الرسالة على الحدث، (إن يونس لمن المرسلين، إذ أبق) 3، و (من الظالمين) وما تقتضيه الرسالة من العصمة، فقد كان رسولا في تلك الحالة 4، إلى غير ذلك من ألفاظ وسياقات، كـ (مكظوم)، و (اجتباه ربه فجعله من الصالحين)، و (هو مذموم)، و (كان من المسبحين...للبث في بطنه إلى يـوم يبعثون)، و (نادى في الظلمات)، و (من الغم)، ونهي النبي محمد عن أن يكون كصاحب الحوت، في تخليه عن تحمل أعباء الدعوة، والصبر عليها 5... زادت الإشكالات لدى المفسرين.

ينقل الرازي أن يونس خرج حتى "أتى بحر الروم، فوجد قوما هيأوا سفينة، فركب معهم، فلما تلججت السفينة، تكفأت بهم، وكادوا أن يغرقوا، فقال الملاحون: ههنا رجل عاص أو عبد آبق؛ لأنّ السفينة لا تغعل هذا من غير ريح، إلا وفيها رجل عاص، ومن رسمنا أنّا إذا ابتلينا بمثل هذا البلاء أن نقترع، فمن وقعت عليه القرعة ألقيناه في البحر، و لأن يغرق أحد خير من أن تغرق السفينة، فاقترعوا ثلاث مرات، فوقعت القرعة فيها كلها على يونس عليه السلام، فقال: أنا الرجل العاصي والعبد الآبق، وألقى نفسه في البحر، فجاء حوت فابتلعه، فأوحى الله تعالى إلى الحوت لا تؤذ منه شعرة، فإني جعلت بطنك سجنا له، ولم أجعله طعاما لك، ثم لما نجاه الله تعالى من بطن الحوت، نبذه بالعراء كالفرخ المنتوف، ليس عليه شعر و لا جلد، فأنبت الله تعالى عليه شجرة من يقطين، يستظل بها، ويأكل من ثمرها حتى السند، فلما يبست الشجرة حزن عليها يونس عليه السلام، فقيل له: أتحزن على شجرة، ولم تحزن على مئة ألف أو يزيدون، حيث لم تذهب إليهم ولم تطلب راحتهم" 6، و "لما أراد الله حبس يونس عليه السلام، أوحى إلى الحوت أن خذه، و لا تخذه، و هوى به إلى أسفل البحر، فالله سبح، المحرت أن خذه، و لا تخذش له لحما، و لا تكسر له عظما، فأخذه، وهوى به إلى أسفل البحر، قال فسبح، ونس عليه السلام حسا، فقال في نفسه: ما هذا؟ فأوحى الله إليه هذا تسبيح دواب البحر، قال فسبح،

. .

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م13، ج26، ص166.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م11، ج22، ص217.

<sup>. 213،</sup> م<br/> 11، ج26، ص 164. م 11، ج22، ص 213

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م15، ج30، ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م11، ج22، ص215.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السابق، م11، ج22، ص213–214.

فسمعت الملائكة تسبيحه، فقالوا مثله $^{1}$ ، ونقل الرازي في مدة لبثه في بطن الحوت أقوالا، معترضا عليها دون أن يبين لنا موقفه، أو يجزم بمدة، ولا أن يستبعد صيرورته حيا في بطنه، فقال: "اختلفوا في أنه كم لبث في بطن الحوت، ولفظ القرآن لا يدل عليه، قال الحسن: لم يلبث إلا قليلا، وأخرج من بطنه بعد الوقت الذي التقمه، وعن مقاتل بن حيان ثلاثة أيام، وعن عطاء سبعة أيام، وعن الضحاك عشرين يوماً، وقيل شهراً، ولا أدري بأي دليل عينوا هذه المقادير "2.

لقد تتاول العهد القديم قصة يونس في سفر يونان، ومختصره أن يونس هرب من الاستمرار في دعـوة أهل نينوي، وفر من وجه الرب إلى ترشيش، ونزل يافا، فوجد سفينة ذاهبة فركبها، وجاءت عاصفة، فكادت تكسر السفينة فاقترعوا على من يظنون أنه سبب هذا البلاء، فوقعت القرعة على يونان، وأخبرهم أنه هارب من وجه الرب، وأنه سبب هذا النوء العظيم عليهم، وطرحوه في البحر، فسكن هيجانه واضطرابه، وأعد الرب حوتا عظيما، فابتلع يونان، ولبث في بطنه ثلاثة أيام، وقد طاف بـــه جميع تيارات البحار ولجج الأنهار، وهناك صلى يونان ودعا، فاستجاب له الرب، وسمع صوت توبته، فأمر الحوت أن يقذف يونان إلى البر، ثم ذهب إلى أهل نينوي ودعاهم، وأخبرهم أنه بعد أربعين يوما تتقلب نينوي، ولكنهم آمنوا بالله قبل انتهاء المهلة، ورجعوا عن أعمالهم الرديئة، فندم الله، ولم يأخذهم بالعذاب، فغمّ ذلك يونان وأغاظه؛ لأن الله بطيء الغضب كثير الرحمة، فخرج يونان من المدينة، واتخذ مظلة، وجلس تحتها في الظل، فأعد الله يقطينة، فارتفعت فوق يونان؛ لتكون ظلا على رأسه، ففرح باليقطينة، ثم أعد الله دودة فضربت اليقطينة ويبست، فاغتاظ يونان، فقال له الرب: أنت شفقت على اليقطينة التي لم تتعب فيها و لا ربيتها، أفلا أشفق أنا على نينوي المدينة العظيمة التي يوجد فيها أكثر من اثنتي عشرة ربوة من الناس الذين لا يعرفون يمينهم من شمالهم، وبهائم كثيرة $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج22، ص217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م13، ج26، ص166.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بنظر : يو نان: 1-4.

وهذه القصة في ابتلاع الحوت لشخص ثم لفظه على البر، تحاكي أسطورة هندية قديمة تخبر عن أحد أبطالها، واسمه سكْتيداوه، وقد "كان يجوب البراري و البحار، بحثا عن المدينة الذهبية، فسقط في إحدى رحلاته في البحر؛ حيث ابتلعه حوت، ثم تقيأه على الشاطئ، فخرج من بطنه حيا يرزق"1.

و"فهمت بعض المذاهب الإسلامية القديمة تلك القصة على أنها تطهير من الخطيئة، بمعنى أن الوقوع في الحوت تعبير عن اقتراف ذنب، وبالتالي فالقصة هي استعارة تمثل التطهر والانبعاث، وولادة خالصة من الأدر ان"2.

وبعضهم ذهب إلى أن "القرآن الكريم لا يقول؛ لا من بعيد ولا من قريب: إن الحوت قد ابتلع يونس في بطنه، ثم فلحه، بل يبين أن الحوت التقمه، والالتقام ابتداء هو الوقوع في الفم أو الإمساك به، ولذلك يطرح القرآن إمكانين لمصير يونس عليه السلام: إمكان الابتلاع واللبث في البطن دون خروج، أي أن الحوت يأكله، "للبث في بطنه إلى يوم يبعثون"، وإمكان النبذ والإلقاء واللفظ، "لولا أن تداركه نعمة من ربه لنبذ بالعراء" ولأنه مؤمن فقد اختار الله له الاجتباء بعد أن فلحه الحوت على اليابسة، ولكن لما سبق إلى العقل تأويل تاريخي متراكم عبر الأزمان قادم من الإسرائيليات، وقع في هذه المصيدة التأويلية، وقال بابتلاع الحوت لنبي الله يونس في بطنه، ثم فلحه إياه".

#### هدهد سليمان

كلف الله الإنسان وحمل الأمانة دون السماوات والأرض، فالحيوانات بلا دين 4، ولا تملك مقومات الإدراك المكافئ لتشكيل أديان وعبادات، ولا تملك مدركات الوعي في شأن الحكم والعمران والسلطان والقوة المهيمنة في عرف الدول في العادة، والدين شأن إنساني، والأنبياء بشر، ورسالتهم موجهة

الصليبي، كمال: خفايا التوراة وأسرار شعب إسرائيل، ط6، دار الساقي، بيروت، 2006م، ص300.

 $<sup>^{2}</sup>$ زيعور: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، ص $^{181}$ .

<sup>3</sup> العدوي: الإيمان بين الغيب والخرافة، ص93-94.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الخشت، محمد عثمان: تطور الأديان قصة البحث عن الإله، مكتبة الشروق الدولية، مصر الجديدة، 2010م، ص8، 90.

 $^{1}$  للناس $^{1}$ ، والحيوانات لو كانت بمثل وعي الإنسان وعقله؛ لكانت مكلفة $^{2}$ ؛ لأنها امتلكت مناط التكليف، فالبشر بطبيعتهم حيوانات ثقافية، بمعنى أنهم يستطيعون أن يتعلموا من الخبرة، وأن ينقلوا ما تعلموه إلى سلالاتهم عن غير طريق الوراثة<sup>3</sup>، وبذلك تميزوا عن سائر المخلوقات.

فالإنسان حيوان ناطق<sup>4</sup>، تميز بالكلام، علاوة عن أنه تكرّم بالعقل عن سائر الحيوانات<sup>5</sup>، واستحق حمــل الأمانة التي تأبُّت عن حملها جميع المخلوقات، ولكن نجد لبعضها خصوصية تقترب مما لدى الإنسان كهدهد سليمان، وقد رد الرازي على الطاعن في هذه القصة، فقال: "إن الملاحدة طعنت في هذه القصـة من وجوه:

أحدها: أن هذه الآيات اشتملت على أن النملة والهدهد تكلما بكلام لا يصدر ذلك الكلام إلا من العقلاء، وذلك يجر إلى السفسطة، فإنا لو جوزنا ذلك، لما أمنا في النملة التي نشاهدها في زماننا هذا، أن تكون أعلم بالهندسة من إقليدس، وبالنحو من سيبويه، وكذا القول في القملة والصئبان، ويجوز أن يكون فسيهم الأنبياء والتكاليف والمعجزات، ومعلوم أن من جوز ذلك كان إلى الجنون أقرب.

وثانيها، أن سليمان عليه السلام كان بالشام، فكيف طار الهدهد في تلك اللحظة اللطيفة من الشام إلى اليمن ثم رجع إليه؟

وثالثها: كيف خفى على سليمان عليه السلام حال مثل تلك الملكة العظيمة مع ما يقال: إن الجن والإنس كانوا في طاعة سليمان، وإنه عليه السلام كان ملك الدنيا بالكلية، وكان تحت راية بلقيس على ما يقال:

<sup>1</sup> الخشت، محمد عثمان: تطور الأديان قصة البحث عن الإله، ص14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: الجوزي، ابو الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي: **الطب الروحاني**، ط1، تحقيق: عبد الله بدران، دار الخيــر، بيــروت، 1992م، ص36.

<sup>3</sup> ينظر: فوكوياما: نهاية الإنسان عواقب الثورة البيوتكنولوجية، ص38.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: الجيلى: الإنسان الكامل، ص100.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: الجوزي: الطب الروحاني، ص37.

اثنا عشر ألف ملك تحت راية كل واحد منهم مائة ألف، ومع أنه يقال: إنه لم يكن بين سليمان وبين بلدة بلقيس حال طيران الهدهد إلا مسيرة ثلاثة أيام.

ورابعها: من أين حصل للهدهد معرفة الله تعالى، ووجوب السجود لــه، وإنكــار ســجودهم للشــمس، وإضافته إلى الشيطان وتزيينه؟

والجواب عن الأول: أن ذلك الاحتمال قائم في أول العقل، وإنما يدفع ذلك بالإجماع، وعن البواقي أن الإيمان بافتقار العالم إلى القادر المختار يزيل هذه الشكوك"1.

لعلى أصل تفسير قصة هدهد سليمان مع ملكة سبأ جاءت من الإسرائيليات، ففي الترجوم سمى حامل رسالة سليمان "ديك الصحراء"، والقصة هي: "لما انشرح قلب سليمان بخمرو، أمر بإحضار حيوانات الصحراء وطيور الهواء وزحافات الأرض، والجن والأرواح والعفاريت؛ لترقص أمامه؛ ليُظهر عظمته لجميع الملوك الذين كانوا خاضعين خاشعين أمامه، فاستدعى كتبة الملك بأسمائهم، فأتوا إليه ما عدا المسجونين والأسرى والرجل الذي فُوِّضت له حراستهم، وكان ديك الصحراء في تلك الساعة يمرح بين الطيور، ولم يوجد، فأمر الملك أن يحضروه بالقوة، وهم بإهلاكه، فرجع ديك الصحراء، ووقف أمام خضرة الملك سليمان، وقال له: اسمع يا مو لاي، ملك الأرض، وأمل أذنك واسمع أقوالي، ألم تمض ثلاثة أشهر من حين ما تفكرت في قلبي، وصممت تصميماً أكيداً في نفسي أن لا آكل ولا أشرب ماء، قبل أن أرى كل العالم، وأطير فيه، وقلت: ما هي الجهة أو ما هي المملكة غير المطبعة لسيدي الملك؟ في الأسواق، وقد غُرست فيها الأشجار من البدء، وهم شاربون الماء من جنة عدن، ويوجد جماهير يحملون أكاليل على رؤوسهم، فيها نباتات من جنة عدن؛ لأنها قريبة منها، ويعرفون الرمي بالقوس، ولكن لا يمكن أن يقتلوا بها، وتحكمهم جميعهم امرأة اسمها ملكة سبا، فإذا تعلقت إرادة مولاي الملك

102

<sup>.</sup> الرازي: التفسير الكبير، م12، ج24، ص191–192.  $^{1}$ 

فليمنطق حقوي هذا الشخص، وأرتفع وأصعد إلى حصن قيطور إلى مدينة سبأ، وأنا أقيِّد ملوكهم بالسلاسل وأشرافهم بأغلال الحديد، وأحضرهم إلى سيدي الملك. فوقع هذا الكلام عند الملك موقعا حسناً، فدُعي كتبة الملك، وكتبوا كتاباً ربطوه بجناحي ديك الصحراء، فقام وارتفع إلى السماء، وربط تاجه وتقوى، وطار بين الطيور، فطاروا خلفه، وتوجهوا إلى قلعة قيطور إلى مدينة سبأ، واتفق في الفجر أن ملكة سبأ كانت خارجة إلى البحر للعبادة، فحجبت الطيور الشمس. فوضعت يدها على ثيابها ومزقتها، ودُهشت واضطربت، ولما كانت مضطربة دنا منها ديك الصحراء، فرأت كتابا مربوطا في جناحه ففتحته وقرأته، وهاك ما كتب فيه: منى أنا الملك سليمان، سلام لأمرائك؛ لأنك تعرفين أن القدوس المبارك جعلني ملكا على وحوش الصحراء، وعلى طيور الهواء، وعلى الجن، وعلى الأرواح، وعلى العفاريت، وكل ملوك الشرق والغرب والجنوب والشمال، يأتون للسؤال عن سلامتي. فإذا أردتِ وأتيتِ للسؤال عن صحتى فحسناً تفعلين، وأنا أجعلك أعظم من جميع الملوك الذين يخرون سُجَّدا أمامي، وإذا لم تطيعي ولم تأتي للسؤال عن صحتي، أرسل عليك ملوكا وجنودا وفرسانا، وإذا قلتِ: مــــا هم الملوك والجنود والفرسان الذين عند الملك سليمان؟ إن حيوانات الصحراء هم ملوك وجنود وفرسان، وإذا قلت: ما هي الفرسان؟ قلت إن طيور الهواء هي فرســـان، وجيوشــــي الأرواح والجـــن والعفاريت، هم الجنود الذين يخنقونكم في فرشكم في داخل بيوتكم، حيوانات الصحراء يقتلونكم في الخلاء، طيور السماء تأكل لحمكم منكم، فلما سمعت ملكة سبأ أقوال الكتاب، ألقت ثانية يدها على ثيابها ومزقتها، وأرسلت واستدعت الرؤساء والأمراء، وقالت لهم: ألم تعرفوا ما أرسله إلىَّ الملك سليمان؟ فأجابوا: لا نعرف الملك سليمان، ولا نعتد بمملكته، ولا نحسب له حسابا، فلم تصغ إلى أقوالهم، بل أرسلت واستدعت كل مراكب البحر وشحنتها هدايا وجواهر وحجارة ثمينة..."1.

وفي العهد القديم لم يرد شيء من هذه القصة المتعلقة بالجن والطيور والهدهد، وإنما سمعت ملكة سبأ بخبر الملك سليمان، فجاءت تزوره؛ لتتحقق، "سمعت ملكة سبأ بخبر سليمان... فقالت للملك: صحيحا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تبسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص73-75.

كان الخبر الذي سمعته في أرضي عن أمورك، وعن حكمتك، ولم أصدق الأخبار حتى جئت وأبصرت عيناي"1.

## تسبيح الطير

نقل الرازي في تفسير قوله تعالى عن داود عليه السلام: "إنّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِيّ وَالْإِشْرَاق، وَالطّيْرَ مَحْشُورَةً كُلِّ لّهُ أُوَّابِ" (ص: 18،19)، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: "كان داود إذا سبح جاوبته الجبال، واجتمعت إليه الطير، فسبحت معه، واجتماعها إليه هو حشرها، فيكون على هذا التقدير حاشرها هو الله "2، ثم ينتصر الرازي لهذا التأويل، فيقول: "فإن قيل: كيف يصدر تسبيح الله عن الطير مع أنه لا عقل لها، قلنا: لا يبعد أن يقال: إن الله تعالى كان يخلق لها عقلا حتى تعرف الله فتسبحه حينئذ "ق وهو ما قاله كذلك في الجبال، حيث قال: "إن الله سبحانه خلق في جسم الجبل حياة وعقلا وقدرة ومنطقا، وحينئذ صار الجبل مسبحا لله تعالى "4.

وأشار الرازي لتأويل مروي عن تفسير القفال  $^5$  مجوزا أن يقال به، وهو "إن داود عليه السلام قد أوتي من شدة الصوت وحسنه، ما كان له في الجبال دوي حسن، وما يصغي الطير إليه لحسنه، فيكون دوي الجبال، وتصويت الطير معه، وإصغاؤها إليه تسبيحاً  $^{-6}$ .

ونظرا لما سبق بيانه في مقدمة هذا الفصل، وما تلاه من موضوع طيور إبراهيم عليه السلام، أكتفي به عن نقل نظائر هذا الفهم الأسطوري في تكليم الحيوانات بوعي وعقل يناظر الإنسان، ويتفوق عليه في التقوى والعلم في بعض الأحيان، مع الإشارة أن هذا على سبيل الحصر والخصوصية وليس على سبيل

. الرازي: التفسير الكبير، م13، ج26، ص187. الرازي: التفسير الكبير، م

<sup>1</sup> ملوك الأول10: 1-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، م13، ج26، ص187.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م13، ج26، ص186.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أبو بكر محمد بن علي بن إسماعيل الشاشي المعروف بـــ "القفال الكبير" (291 هــ - 365 هــــ) (904 - 976 م)، أحـــد أعـــلام مذهب الإمام الشافعي، فقيه ومفسر وراوي حديث، ومن أشهر أئمة المسلمين عبر التاريخ: https://bit.ly/3niixcR

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الرازي: التفسير الكبير، م13، ج26، ص186.

التعميم، فالله سبحانه صرح بالنص القرآني أن هذه الحيوانات لا تتكلم ولا تعقل، مشبها الضالين بها انتقاصا لتفريطهم بإعمال العقول وتدقيق الفكر، فقال عز وجل: " أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ ﴿ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا " (الفرقان: 44)، وقال: "وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثيرًا مِّنَ الْجِنَ لَيعْقِلُونَ وَإِنْ هُمْ أَعْيُنٌ لَّا يُبْصِرُونَ بِهَا ولَهُمْ آذَانٌ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَا و أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ " أَولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَعْيُنٌ لَّا يُبْصِرُونَ بِهَا ولَهُمْ آذَانٌ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَا ولَهُمْ أَولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ " أَولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ " أَولَئِكَ هُمُ الْغَاقِلُونَ " (الأعراف: 179)، علاوة عما سبق ذكره من تشبيهات في القرآن للإنسان ببعض الحيوانات، كالحمار في الجهل والغباء، كذلك قول النبي الكريم في امتناع التكلم من الحيوانات: اتقوا الله في هذه البهائم المعجمة، أي التي لا تقدر على النطق 1.

## حيوانات تتكلم

من الحيوانات التي أوردها الرازي في تفسيره، تنطق وتتكلم بوعي وإدراك وحكمة بحسب المرويات، البقرة والجدي والذئب والبعير والنملة، فنقل "عن النبي، صلى الله عليه وسلم، بينما رجل يسوق بقرة قد حمل عليها، فالتفتت إليه البقرة، فقالت: إني لم أخلق لهذا، وإنما خلقت للحرث، فقال الناس: سبحان الله بقرة تتكلم، فقال النبي: آمنت بهذا أنا وأبو بكر وعمر رضي الله عنهما" كما نقل عن أسد يرشد صحابيا، فقال: "عن سفينة مولى رسول الله، قال: ركبت البحر، فانكسرت سفينتي التي كنت فيها، فركبت لوحا من ألواحها، فطرحني اللوح في خيسة فيها أسد، فخرج الأسد إلي، يريدني، فقلت: يا أبا الحرث، أنا مولى رسول الله، فتقدم، ودلني على الطريق، ثم همهم، فظننت أنه يودعني، ورجع "3، وقد تكلم الجدي، وشهد للنبي أمام أبي لهب، بعدما دعاه النبي نهارا فأبي، "قلما جن الليل ذهب إلى داره مستنا بسنة نوح؛ ليدعوه ليلا كما دعاه نهارا، فلما دخل عليه، قال له: جئتني معتذرا، فجلس النبي عليه السلام أمامه كالمحتاج، وجعل يدعوه إلى الإسلام، وقال: إن كان يمنعك العار، فأجبني في هذا الوقت

<sup>1</sup> ينظر: الموسوعة الحديثية، حديث "اتقوا الله في هذه البهائم المعجمة...": https://dorar.net/hadith/sharh/87039. أخرجه أبو داود (2548).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21، ص88.

<sup>3</sup> السابق، م11، ج21، ص90.

واسكت، فقال: لا أومن بك حتى يؤمن بك هذا الجدي، فقال عليه الصلاة والسلام للجدي: من أنا؟ فقال: رسول الله، وأطلق لسانه يثنى عليه، فاستولى الحسد على أبي لهب، فأخذ يدى الجدي ومزقه، وقال: تبا لك أثر فيك السحر، فقال الجدي: بل تبا لك"1، ونص الرازي على أن النبي محمدا تكلم مع الذئب ومع البعير 2.

وأشار الرازي إلى قصة مجيء الشجرة وكلام الذئب3، والرازي يشير بكلام الذئب إلى حديثين، الأول في الصحيح: "قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: بينما راع في غنمه، عدا الذئب فأخذ منها شاة، فطلبها حتى استتقذها، فالتفت إليه الذئب، فقال له: من لها يوم السبع؟ ليس لها راع غيري، فقال الناس: سبحان الله، فقال النبي: فأنى أومن به وأبو بكر وعمر "4. والثاني: "عن أهبان بن أوس، قال: كنت في غنم لى، فشد الذئب على شاة منها، فصحت عليه، فأقعى الذئب على ذنبه يخاطبني، وقال: من لها يوم تشتغل عنها؟ تمنعني رزقا رزقنيه الله تعالى، فصفقت بيدي، وقلت: والله ما رأيت شيئا أعجب من هذا، فقال: أعجب من هذا، هذا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، بين هذه النخلات، يدعو إلى الله، قال: فأتى أهبان إلى النبي، صلى الله عليه وسلم، فأخبره، وأسلم"5، وفي رواية على شرط الصحيح، وصححها البيهقي، "عن أبي سعيد الخدري، قال: عدا الذئب على شاة فأخذها، فطلبه الراعي، فانتزعها منه، فأقعى الذئب على ذنبه، فقال: ألا تتقى الله؟ تتزع منى رزقا ساقه الله إلى! فقال: يا عجبا! ذئب مقع على ذنبه، يكلمني كلام الإنس! فقال الذئب: ألا أخبرك بأعجب من ذلك؟ محمد، صلى الله عليه وسلم، بيثرب يخبر الناس بأنباء ما قد سبق، قال: فأقبل الراعي يسوق غنمه حتى دخل المدينة، فزواها إلى زاوية من زواياها، ثم أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأخبره، فأمر رسول الله، صلى الله عليه وسلم،

الرازي: التفسير الكبير، م16، ج32، ص168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، م4، ج8، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: السابق، م2، ج4، ص33.

 $<sup>^{4}</sup>$  العسقلاني: فتح الباري شرح صحيح البخاري، ج $^{7}$ ، ص $^{5}$ . أخرجه البخاري  $^{5}$  (3690).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السلبق، ج7، ص32.

فنودي: الصلاة جامعة، ثم خرج، فقال للراعي: أخبرهم، فأخبرهم، فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم: صدق"1.

كما نقل الرازي دعاء نملة تستسقي، فقال: "قال السدي: أصاب الناس قحط في عهد سليمان بن داود عليهما السلام، فأتوه، فقالوا له: يا نبي الله، لو خرجت بالناس إلى الاستسقاء، فخرجوا، وإذا هم بنملة قائمة على رجليها، باسطة يديها، وهي تقول: اللهم أنا خلق من خلقك، ولا غنى لي عن فضلك، فاك: فصب الله تعالى عليهم المطر، فقال لهم سليمان عليه السلام: ارجعوا فقد استجيب لكم بدعاء غيركم "2.

لقد أوردت نظائر في نطق الحيوانات في الأساطير الرافدية في بداية هذا الفصل بما يغني عن الإعادة، وسأعرض لبعض المرويات الأسطورية مما لم يرد سابقا<sup>3</sup>.

فيما ذكره هوميروس في ملحمة الإلياذة البونانية، التي تعود إلى القرن الثامن قبل الميلاد<sup>4</sup>، أن البطل أخيل أراد الانتقام من الطرواديين، بعد مقتل صديقه المحارب اليوناني باتروكلوس، وقد استعار المركبة ذاتها التي قتل فيها صديقه، والتي تجرها الخيل، ودعا الخيل أن تحرص على سلامته، أكثر من حرصها على باتروكلوس<sup>5</sup>، "وبعد ذلك يحدث أغرب شيء، يبدأ فرس منها، وهو زانتوس، بالتحدث بصوت بشري... دلّى زانتوس رأسه حتى هوى عرفه من حشية الطوق مارا بالطوق، وكنس الأرض، وقال: بالفعل سيدي المهيب، سنعيدك اليوم مرة أخرى إلى البيت سالما، ومع ذلك فساعة موتك تدنو، ولن نكون نحن سببها، بل سببها إله كبير، ويد القدر القوية، أنت كذلك محكوم عليك أن تسقط في معركة، غضب أخيل منه، وأجاب: يا زانتوس، نتعب لسانك بالتنبؤ بهلاكي"<sup>6</sup>، وفي ترجمة أخرى عـن

https://islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookcontents&flag=1&bk\_no=59&ID=636

<sup>6</sup> آش: **المعجزات،** ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>الرازي: التفسير الكبير، م1، ج1، ص176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: الشواف: **ديوان الأساطير**، ج3، ص365-366، ص425، ج4، ص456.

<sup>4</sup> ينظر: هوميروس: الإليادة، تحرير: أحمد عثمان، ص2، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، 2008م، ص23، ص34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: آش: المعجزات، ص17.

تكلم الفرس: "وهبته الإلهة هيرا القدرة على الكلام، فقال: أي أخيليوس الجبار، حقا سنحميك اليوم، ولكن يوم القدر المحتوم قريب منك..." أ، وذكر المحرر في الهامش أن الحيوانات تحدثت في الأساطير الأساطير البابلية، وتحدث ثور في تواريخ ليفيوس، وكذلك في خرافات أيسوبوس، وحواديت فابدروس2، ومثل هذا المعتقد تردد صداه في الأدب العربي القديم، وتجلت ملامحه اليونانية في نماذج كثيرة تحاكي تلك الحكايات، منها على سبيل المثال، قصة الذئب الذي أخذ يعدد الذنوب على الحمل افتئاتا، في التقاءات مع خرافات بابريوس وفايدرس:

وأنْت كَ ذِئْب السُّوء إذْ قَالَ مَرَّةً لِعَمْرُوسَةٍ وَالدِّنَّابُ غَرْتَانُ مُرْمِلُ أَانْتِ الَّتِي مِنْ غَيْرِ جُرْم سَ بَبْتِنِي فَقَالَت مَتَى ذَا قَالَ ذَا عَامُ أُوَّلُ فَقَالَتْ وَلِدْتُ الْعَامَ بَلْ رُمْتَ ظُلْمَنَا فَدُونَكَ كُلْنَى لِاَهْنَالَكَ مَأْكَ لُكُ

وكانت العرب تعتقد أنّ في زمن الفطحل، وهو الزمن الذي كانت فيه الصخور رطبة لينة، كــلُّ شـــىء يعرف وينطق<sup>4</sup>، وهذا الزمن كان قبل نوح، وأثناءه كانت الحيوانات تتكلم وتفكــر<sup>5</sup>، ومنعكســـات هـــذا المعتقد تجلت من خلال كتب الآداب في حكايات الحيوانات مثل كليلة ودمنة، وسرديات ألف ليلة وليلة، والأمثال التي صيغت على ألسنة الحيوانات، مقترنة مع شخصيات مقدسة، من مثل ما روي "عن كعب الأحبار أن سليمان عليه السلام، مر على بلبل فوق شجرة، يحرك ذنبه، ورأسه، فقال لأصحابه: أتدرون ما يقول هذا البلبل؟ قالوا: لا يا رسول الله، قال: يقول: أكلت نصف تمرة، فعلى الدنيا العفاء، ومر بهدهد فأخبر أنه يقول: إذا نزل القضاء عمى البصر، أو من لا يرحم لا يُرحم، وصاحت طيطوى عنده فأخبر أنها تقول: كل حي ميت، وكل جديد بال، والورشان يقول: لــدوا للمــوات، وابنــوا للخــراب،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هوميروس: ا**لإلياذة،** ص654–655.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: هوميروس: **الإلياذة،** ص654.

<sup>3</sup> ينظر: عباس، إحسان: ملامح يونانية في الأدب العربي، ط2، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1993م، ص89-90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: عجينة: موسوعة أساطير العرب، ص238.

<sup>5</sup> ينظر: عسكر: أساطير العرب قبل الإسلام، ص150.

والطاووس يقول: كما تدين تدان، وإذا صاحت العقاب، تقول: البعد عن الناس راحة، والقطاة تقول: من سكت سلم، والنسر يقول: يا بن آدم عش ما شئت فإنك ميت"1.

كذلك تسلل معتقد تكلم الحيوانات للكتاب المقدس في العهد القديم، مما يعكس مستوى المعرفة حينذاك، التي شكلت قبو لا لهذا التصور إذا اقترن الأمر بقديس أو نبي، وكأنه عودة لزمن الفطحل الذي انتهبي باستثناء لا يشق على الفكر قبوله، ما دام مرتبطا بفرد مقدس، وليس متعلقا بظاهرة عامة، فهذه أتان بلعام يفتح الله فهمها فتكلمه، " قام بلعام صباحا، وشد على أتانه، وانطلق مع رؤساء مو آب، فحمي غضب الله لأنه منطلق، ووقف ملاك الرب في الطريق ليقاومه، وهو راكب على أتانه، وغلاماه معــه، فأبصرت الأتان ملاك الرب واقفا في الطريق، وسيفه مسلول في يده، فمالت الأتان عن الطريق، ومشت في الحقل، فضرب بلعام الأتان ليردها إلى الطريق، ثم وقف ملاك الرب في خندق للكروم، له حائط من هنا وحائط من هناك، فلما أبصرت الأتان ملاك الرب زحمت الحائط، وضغطت رجل بلعام بالحائط، فضربها أيضا، ثم اجتاز ملاك الرب أيضا، ووقف في مكان ضيق؛ حيث ليس سبيل للنكوب يمينا أو شمالا، فلما أبصرت الأتان ملاك الرب، ربضت تحت بلعام، فحمى غضب بلعام، وضرب الأتان بالقضيب، ففتح الرب فم الأتان، فقالت لبلعام: ماذا صنعت بك حتى ضربتني الآن ثلاث دفعات؟ فقال بلعام للأتان: لأنك از دريت بي، لو كان في يدي سيف لكنت الآن قد قتلتك، فقالت الأتان لبلعام: ألست أنا أتانك التي ركبت عليها منذ وجودك إلى هذا اليوم؟ هل تعودت أن أفعل بك هكذا؟ فقال: لا، ثم كشف الرب عن عيني بلعام، فأبصر ملاك الرب واقفا في الطريق، وسيفه مسلول في يده، فخر ساجدا على وجهه"<sup>2</sup>.

وقد كثرت مكالمات الحيوانات في عالم المتصوفة، وكانت "من الشخصيات الأساسية في الكرامة، التي تظهر عادة لمساعدة الصوفي من جهة، أو لتجسد مراميه من جهة أخرى، أو لتمثل رغباته المسقطة من

1 خان: الأساطير العربية قبل الإسلام، ص38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سفر العدد، 21:22–31.

جهة أخيرة، إن كرامة البسطامي مثلا، وإذ يكلم الجمال، أو رابعة التي تأتيها الطير لسماع صوتها، عملية اسقاط رغبة بشرية، أي أن الكلام هنا مع الحيوان رغبة بشرية يتمنى الإنسان أن تشبع<sup>1</sup>، وهذه الرغبة تحولت إلى مرويات حقيقية، تكلمت فيها الحيوانات، ونصحت الإنسان، كما هو الحال في بقرة القشيري، والحية التي سألت ابن عربي عن أبي مدين، والحمار الذي نبّه صاحبه ألّا يضرب رأس الحمار<sup>2</sup>، والأخبار في كلام البهائم تُجْمع على إثباتها حسب قولهم<sup>3</sup>.

.

<sup>1</sup> زيعور: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، 28.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: السابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> ينظر: السابق، 119.

# الفصل الرابع الأسطورة في النبات والجماد

في يوم من الأيام أدخلت ولدي في تجربة، وهو بعمر أربع سنوات، وعقله في طور التكوين الأولى، و تساءلت أمامه قريبا من شجرة البرتقال، هل يمكن لشجرة البرتقال أن تتكلم معنا؟ وقد أخذته معي في انتباهة، وتكلمت مع شجرة البرتقال مرارا، دون أن ترد، وضربتها دون أن تبكي، وابتعدت عنها فلم تلحقني مهرولة، ومع محاولتي عرض اهتزازها لتظهر حركة منها، وصوت حفيفها عند الضرب؟ معلَّلا له أنها تصيح وتصرخ، وعرضت له شوكها كأداة تضرب بها من يقترب منها، فتوجعه، رغم كل ذلك ظلِّ ينظر لتمثيلي معه باستغراب واندهاش، وهو يقول لي: أبي ما لك؟ (ملتفتا لسلوكي كنــوع من الهبل) على الرغم من أننى جعلته يضطرب ذهنيا، ظل يؤكد لى أن هذه شجرة، ليست انسانا، فليس لها عين وأذن وفم لكي تتكلم... وفي اليوم التالي خرجت بمعيته مرة أخرى إلى الشجرة نفسها، وهيي محملة بثمار ها بر تقالية اللون، وطعمها اللذيذ، وأخذت أقطف من ثمار ها، وأكلم الثمار اللذيذة والجميلة، وأتوجه للشجرة بالشكر، وتقبيل أوراقها، وهو يقابل كل ذلك بضحكة ساخرة، وينهاني عن فعل هذا الهبل على حدّ تعبيره... ولما أخذت أطعمه الثمر اللذيذ أسائله؛ من أين هذا الثمر؟ قال: من الشجرة، قلت: كيف صنعت هذا؟ قال: من الأرض والماء الذي نسقيها إياه، فقلت له: إنها (شاطرة) هل تستطيع أنت بالتراب والماء أن تصنع لنا ثمارا لذيذة نأكلها؟ قال: لا، قلت له: ولا أنا أستطيع ذلك، إذن هي (أشطر) منا، وحينئذ بدأت أرى في سنحته تحولًا، فأخذت أشكر الشجرة وأقبلها لأجد ردة فعله تلاشت، وكأنه عرف أن الشجرة تستحق الشكر، لأنها قدمت لنا ثمارا، ولو لا أنها تفهم و (شاطرة) ما استطاعت أن تصنع هذه الثمار ... هكذا يمكن العبث بالعقل في طور التكوين؛ بحيث يكاد يتخلى عن المنطق إلى ا

الوهم، ولكن مشاهدة الأشياء الواقعة كما هي واقعة عند ظاهرها المرئي المحدود، يقيم سورا منيعا بين عالم الوهم وعالم الواقع $^{1}$ .

لقد تناولت في هذا الفصل تسلل أساطير النبات والجماد، مما ورد في تفسير الفخر الرازي، من تكلّم الشجر ومشيه، وكذلك التابوت، وحنين الجذع، ونخلة مريم التي كانت جذعا يابسا، فتحول الجذع شجرة أثمرت رطبا في الحال، وحجر موسى المحمول الذي ينفجر بعيون الماء كلما ضربه موسى بعصاه، والحجر الذي أمسك بثوب موسى بعدما خلعه ليغتسل، فهرب به، وقد ضربه موسى بالعصا على فعلته، والحجارة التي كانت تتكلم، وكذلك العصا التي تضيء في الظلمة.

## الشجر يتكلم

أورد الرازي قصة تكلم الأشجار ومشيها إلى النبي الكريم؛ لتشهد أنه رسول الله، أو تسلم عليه، أو ما هو في حكم الأشجار كالجذع، والتابوت المصنوع من الخشب، فقال: "وروي أنه حن الجزع لصعود رسول الله المنبر، وروي عن النبي أنه لما أثاه الوحي في أول المبعث، وانصرف النبي إلى منزله، سلمت عليه الأحجار والأشجار، فكلها كانت تقول: السلام عليك يا رسول الله، قالوا: فغير ممتنع أن يُخلق في بعض الأحجار عقل وفهم حتى تحصل الخشية فيه" ويؤكد الرازي حصول ذلك وعدم الاتفات لمن أنكره بدعوى طبيعته المادية المنافية لحدوث ذلك، فيقول: "وأنكرت المعتزلة هذا التأويل لما أن البنية واعتدال المزاج، شرط قبول الحياة والعقل، ولا دلالة لهم على اشتراط البنية إلا مجرد الاستبعاد، فوجب أن لا يلتفت إليهم " وفي موطن آخر من تفسيره يذكر لنا بعض الروايات التي تأتي على مشي الشجر ونطقه بكلام البشر، فيقول: "فقالوا لرسول الله: ما أنت؟ قال: أنا نبي الله، قالوا: فمن يشهد لك على ذلك، قال: هذه الشجرة، تعالى يا شجرة، فجاءت تجر عروقها، لها قعاقع، حتى انتصب بين يديه، فقال: على ماذا تشهدين لى؟ قالت: أشهد أنك رسول الله، قال: اذهبي، فرجعت كما جاءت

<sup>1</sup> ينظر: محمود، زكى: تجديد الفكر العربي، ص209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> السابق، م2، ج3، ص141.

حتى صارت كما كانت"1، وساق الرازي تفسيرات في تكلم التابوت الخشبي ومشيه، وهو "صندوق كان موسى عليه السلام يضع التوراة فيه، وكان من خشب"2، حيث يقول: " ثم بقي في أيدي بني إسرائيل، فكانوا إذا اختلفوا في شيء تكلم، وحكم بينهم"3، "واعلم أنه تعالى جعل إتيان التابوت معجزة"4، و"كان له وجه كوجه الإنسان، وكان لها ريح هفافة... قول ابن عباس رضى الله عنهما، هي صورة من زبرجـــد أو ياقوت لها رأس كرأس الهر، وذنب كذنبه، فإذا صاحت كصياح الهر، ذهب التابوت نحو العدو، وهم يمضون معه، فإذا وقف وقفوا، ونزل النصر "5.

والرازي في شهادة الشجرة ومشيها يشير للحديثين الصحيحين سندا، الأول: أخرجه "الدارمي في سننه عن ابن عمر، رضى الله عنهما، قال: كنا مع رسول الله، صلى الله عليه وسلم في سفر، فأقبل أعرابي، فلما دنا منه، قال له رسول الله، صلى الله عليه وسلم: أين تريد؟ قال: إلى أهلى قال: هل لك في خيــر؟ قال: وما هو؟ قال: تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا عبده ورسوله، فقال: ومن يشهد على ما تقول؟ قال: هذه السلمة، فدعاها رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وهي بشاطئ الـوادي، فأقبلت تخد الأرض خدا، حتى قامت بين يديه، فاستشهدها ثلاثا، فشهدت ثلاثا أنه كما قال، ثم رجعت إلى منبتها، ورجع الأعرابي إلى قومه، وقال: إن اتبعوني أتيتك بهم، وإلا رجعت، فكنت معك. والحديث أخرجه كذلك ابن حبان في صحيحه، وصححه الألباني"6. والثاني، شهادة عذق النخلة، ونزوله: "عن ابن عباس، رضى الله عنهما، قال: جاء أعرابي إلى رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فقال: بم أعرف أنك نبى؟ قال: إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة تشهد أنى رسول الله؟ فدعاه رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فجعل ينزل من النخلة، حتى سقط إلى النبي، صلى الله عليه وسلم، ثم قال: ارجع، فعد،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م15، ج30، ص154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م3، ج6، ص191.

<sup>3</sup> السابق، م3، ج6، ص191.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م3، ج6، ص191.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م3، ج6، ص193.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> إسلام ويب: قصة الشجرة، https://bit.ly/30EUzQF . الطبراني 12/ 431 (13582)، والبزار (2411)، وذكـره الهيثمــي 8/ 295، وقال: رجال الصحيح.

فأسلم الأعرابي. أخرجه أحمد والترمذي، واللفظ له، وقال: هذا حديث حسن غريب صحيح، وابن حبان في صحيحه، وصححه الحاكم، وقال الشيخ شعيب في تحقيقه للمسند: إسناده صحيح على شرط الشيخين"1.

وأما حنين الجذع فيشر به الرازي إلى ما ورد في الصحاح، وسأذكر ما جاء منه في البخاري برواياتـــه الثلاثة؛ لما في كل رواية من اختلاف، فمن الحنين إلى صياح الصبي، إلى صوت العِشار، الأولى: "عن ابن عمر، رضى الله عنهما: كان النبي يخطب إلى جذع، فلما اتخذ المنبر تحول إليه، فحن الجذع، فأتاه فمسح يده عليه"2. والثانية: "عن جابر بن عبد الله، رضى الله عنهما: أن النبي كان يقوم يوم الجمعة إلى ا شجرة أو نخلة، فقالت امرأة من الأنصار أو رجل: يا رسول الله، ألا نجعل لك منبرا؟ قال: إن شئتم، فجعلوا له منبرا، فلما كان يوم الجمعة، دُفع إلى المنبر، فصاحت النخلة صياح الصبي، ثم نزل النبي، فضمه إليه، يأن أنين الصبي الذي يسكن، قال: كانت تبكي على ما كانت تسمع من الدكر عندها"<sup>3</sup>. والثالثة: رواية عن جابر بن عبد الله، يقول: "كان المسجد مسقوفا على جذوع من نخل، فكان النبي إذا خطب يقوم إلى جذع منها، فلما صنع له المنبر، فكان عليه، فسمعنا لذلك الجذع صوتا كصوت العِشار، حتى جاء النبي فوضع يده عليها، فسكنت"<sup>4</sup>. وفي رواية بإسناد صحيح على شرط مسلم، ينبعث الصوت من الجذع كخوار يرتج له المسجد، عن "أنس بن مالك أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، كان يقوم يوم الجمعة، فيسند ظهره إلى جذع منصوب في المسجد، فجاء رومي، فقال: ألا نصنع لك شيئا تقعد عليه، فكأنك قائم؟ فصنع له منبرًا درجتين، ويقعد على الثالثة، فلما قعد نبي الله، صلى الله عليه وسلم، على المنبر خار الجذع، كخوار الثور، حتى ارتج المسجد لخواره حزنا على النبي، صلى الله عليه وسلم"<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إسلام ويب: قصة الشجرة، https://bit.ly/30EUzQF. أخرجه الترمذي (3628).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> العسقلاني: فتح الباري، ج6، ص746.

<sup>3</sup> السابق، ج6، ص746.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، ج6، ص747.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إسلام ويب: شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة، <a href="https://bit.ly/3kR95ey">https://bit.ly/3kR95ey</a>. أخرجه الترمــذي (3627) وابــن خزيمــة (1777) والبيهةي في "الدلائك" (2/ 558).

وفي سياق هذه الروايات وغيرها، مما أورده ابن حجر العسقلاني، في شرح صحيح البخاري، قال: دلالة على أن الجمادات قد يخلق الله لها إدراكا، كالحيوان بل كأشرف الحيوان، وفيه تأييد لقول من يحمل "وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ" (الإسراء: 44) على ظاهره" أ، ونقل عن الشافعي أن ما أعطي محمدا عليه الصلاة والسلام؛ من حنين الجذع، حتى سمع صوته، أكبر من إحياء الموتى الذي أعطي عيسى عليه السلام 2.

إن الاعتقاد بكلام الشجر وإدراكه ومشيه ليس بغريب عن معتقدات البشر ما قبل الأديان، وما تسلل منها إلى الموروثات الدينية كذلك، فالأساطير تسجل لنا الكثير من مثل هذه العجائب والخرافات عن الأشجار، ومن الطبيعي أن نجد لدى شعوب تلك المرحلة، مع هكذا معتقدات، حالات تأليه الأشجار، وتقديسها وعبادتها، وبالتالي حصول الخوارق منها، وهو الأمر الذي كان سائر العهد حتى بزوغ الإسلام، فالعرب لم تكن بعيدة عن تأليه الأشجار وتقديسها كما سيتبين.

في الأساطير الإغريقية تكثر المداخلات بين الأشجار والخصائص البشرية، فهذا الإله الشاب فويبوس يطارد ابنة بينيوس فتفر منه حياء، فتعبث بثوبها الرياح، فيلتصق بجسدها، ويبرز مفاتنها، ويعبث بشعرها، فإذا هو يتهدل متموجا، وهي تهرب منه فما أن تقع أنفاس الإله عليها حتى تخر قواها إلى جانب مياه بينيوس، فتصرخ إلى أبيها بقدرته القدسية أن يحول جمالها الذي أثار الإعجاب، فيستجيب لها على الفور، فاستحال صدرها جذع شجرة، وشعرها أوراقا، وذراعاها أغصانا، وقدماها جنورا، ووجهها قمة تلك الشجرة، ولكنها مع ذلك بدت رائعة، ولم يثن هذا المصير فويبوس عن حبه، فتحسس بيده جذعها، يتلمس مكان قلبها الذي ما فتئ ينبض تحت اللحاء، وأخذ يحتضن الأغصان ويغرق الشجرة بقبلاته، فإذا هي تتضاءل، فيعدها أن تكون عروسه، وأن ينظم بها الأشعار، وأن تغني قيثارت بمدحها، وغيرها من الوعود، فتُطأطئ الشجرة رأسها، وترخي غصونها؛ لتعلن بذلك عن رضاها

1 العسقلاني: فتح الباري، ج6، ص749.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: السابق، ج $^{6}$ ، ص $^{749}$ .

بكلامه، وقبولها لمطلبه، أو في أسطورة أخرى مشابهة لهذا التماهي، ما حصل مع بنات الشمس، المقيمات عند قبر فايثون، يؤدين طقوس الحداد دون انقطاع ليل نهار مدة أربعة شهور، وفي أحد الأيام، تهاوت على الأرض كبراهن، فخفت لنجدتها أختها الشقراء، غير أنها وقعت في قبضة جـــذور شـــجرة نبتت فجأة، وعندما حاولت الثالثة شدها من شعرها، فإذا بها تقطف من رأسها أوراق شجرة، واستحالت إلى شجرة ما عدا الشفاه التي كانت تنادي عبثا أمهن، التي حاولت انقاذهن من جذوع الأشجار، فهشمت الأغصان وسالت الدماء، حتى نادت أمها قائلة: رفقا بي يا أماه، ناشدتك ألا تؤذيني بما تفعلين، إنك تصيبين بالأذي جسدي الذي يستحيل إلى شجرة، فوداعا يا أماه، وأطبق اللحاء عليها، وسالت منه الدموع2، وفي أسطورة فيليمون وبوكيس، يتحو لان لشجرتين بطريقة مشابهة، وخلال ذلك يتكلمان، وأوفيد الذي ينقل هذه الأساطير، يؤكد أن هذه القصة قصّها عليه شيوخ جديرون بالتصديق، ولم يكونــوا مدفوعين بدافع من الخداع أو التضليل، وما زال فلاحو فريجيا يشيرون إلى الشجرتين<sup>3</sup>، وفي أســطورة إيريزيخثون الذي أخذ البلطة القاسية، يضرب بها شجرة البلوط، فما كان من الشجرة إلا أن قالت: أنا حورية من حوريات الإلهة سيريس أغيب في طيات هذه الشجرة، أنذرك وأنا ألفظ أنفاسي الأخيرة بــأن عقابك على جرمك آت عما قريب، وفي ذلك ما يخفف عني فراقى للحياة 4، ومثل ذلك مِن تَكلُّم الأشجار نجد في أسطورة ميداس، أن الأشجار أخذت تذيع السر، وتخبر بتحول أذني ميداس، مكررة الكلمات نفسها التي أسرها إليها الحلاق<sup>5</sup>، "ميداس ميداس له أذنا حمار "<sup>6</sup>، وفي أديان المجوس والصابئة يزعمون "أن قوى الكواكب تفيض على الأصنام، فتتكلم تلك الأصنام، وتوحي للناس، وتعلم الناس منافعهم، وكذلك قالوا في الأشجار "7.

\_

<sup>1</sup> ينظر: أوفيد: **مسخ الكائنات،** ص43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، ص57–59.

<sup>3</sup> ينظر: السابق، ص188.

<sup>4</sup> ينظر: السابق، ص189.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السابق، ص240.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> غيربر: أساطير الإغريق والرومان، ص44.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> غبر ائيل، ميخائيل: أساطير الأولين، مطبعة المرسلين اليسو عيين، بيروت، 1894م، ص70.

وفي أسطورة كيباريسوس، نجد الأشجار تمشى، فعندما جلس سليل الآلهة فوق ربوة، وأخذ يحرك أوتار قيثارته، حتى أقبلت الأشجار بظلالها، فجاءته أشجار البلوط، والحور، وسنديانة زيــوس، والزيزفــون، والزان، والغار، والبندق، والدردار، والتنوب، والسنديان، والجميز، والاسفندان، والصفصاف، واللوتس، وشجيرة البقس، والطرفاء، والريحان، واللورة، واللبلاب، والكروم، والدردار، والغبيراء، والصنوبر، والفرصاد، والنخيل، وإلى الجمع الحاشد من الأشجار انضمت شجرة السرو1، فهذا كيباريسوس تمشي إليه العديد من الأشجار لتستمع لأنغام قيثارته، وبكت الطبيعة أورفيوس بما فيها من أشجار وأزهار حتى الصخور الصم2.

واستمرارا لهذه التصورات المتمازجة بين الأشجار والإنسان أو الآلهة، نجد أسطورة أدونيس، لدى شاعر إغريقي، عاش في القرن الخامس قبل الميلاد، يدعى بانيازيس، حيث يصف و لادة ابنة إله، واسمها ميرها، بعد أن كرهها أبوها، فطلبت مساعدة آلهة أخرى، فحولتها شجرة، ثم بعد تسعة أشهر، انشق اللحاء عن طفل ذي جمال أخاذ عجيب، وهو أدونيس، فأخذته أفروديت<sup>3</sup>، وإن كانت الشجرة تلــد الآلهة في صورة بشر، نعثر على عودة أخرى بشكل عكسى، فهذا أوزيريس الذي يمثل النور والخيـر، تقتله سيث، وتضعه في صندوق، وتلقيه في البحر، فيصل للشاطئ عند ساق شجرة، فما كان من هذه الشجرة إلا أن جذبت الصندوق إليها، فتجسدا معا4، وفي أسطورة أخرى تحكى عن رجل اسمه أميتا، وهو أعزب، ذهب للصيد، فهرب منه خنزير بري، وغرق في بحيرة، فانتشله ليجد على نابه حبة جوز الهند، التي لم تكن قد وجدت على الأرض، فرأى في الحلم أمرا بزراعتها، وبعد ثلاثة أيام فقط ظهرت نخلة باسقة، وبعد ثلاثة أخرى أزهرت النخلة، فتسلق أميتا الشجرة ليقطف زهورها، ويصنع منه شرابا، لكنه جرح إصبعه وسال من دمه على زهرة من الزهور، وامتزج مع عضو التأنيث النباتي، وبعد ثلاثة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: أوفيد: **مسخ الكائنات**، ص217–218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: كامل: أشهر الأساطير في التاريخ، ص101.

<sup>3</sup> ينظر: فيروللو: أساطير بابل وكنعان، ص106.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بنظر: السابق، ص112.

أيام وجد فتاة صغيرة تجلس على الزهرة، فأخذها ولفها في ورقة من شجرة جوز الهند، وخلال ثلاثة أيام غدت الطفلة الصغيرة عروسا، وكانت تتبرز جواهر  $^1$ ، ومثل هكذا معتقدات تجعل للنبات روحا ومشاعر تحاكي الإنسان، تظهر لدى شعوب كثيرة  $^2$ ، وبعضهم يعتقد أن البشر خرجوا من الشجر، مثل الغيريرو والسيكلوب والنيفهيين من أفريقيا وسيبيريا  $^3$ ، وبعض الأساطير السومرية ترى في الأزمنة الغابرة أن البشر ينمون كما تتمو الأعشاب تحت الأرض  $^4$ ، وأنكي الإله السومري يوجه غرابا؛ ليتبع عملية زراعية، تؤدي إلى خلق شجرة النخيل، الشجرة المقدسة  $^3$ :

"وبعد كل ذلك انطلق الغراب...

وتسلق النخلة المورقة

وملأ فمه بالتمور ذات الحلاوة

وأخذ ينقر ...

هذه النخلة وليدة مجرى الماء

الشجرة الأبدية لم يشهدها قبلا أحد قط

لسانها سوف يمنحنا لبا...

مبارك هو وجودها في الأرض الملكية...

سوف توضع كتقدمات

ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، ص76–82

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: السابق، ص241.

<sup>4</sup> ينظر: السابق، ص241.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: الشواف: **ديوان الأساطير**، ج1، ص85.

## $^{1}$ في معابد أعظم الآلهة $^{1}$

وفي الأفستا الفارسية نُظِر للروح والجسد على أنهما "تحولا من هيئة النبات إلى هيئة الإنسان... ومذ ذاك الحين نميا مثل شجرة عالية، ثمارها عشرة أنواع من البشر "2.

ومع هذه النظرة للأشجار فوق العادية، كانت مصدر اللعبادات والرموز الدينية القديمة، ففي مصر كانت شجرة البيبروس شجرة مقدسة، وكانت زهرة اللوتس دالة على الإله الشمس لأنه خرج منها، وعلى الإله نفرتوم ابن بتاح، وكان ينظر لشجرة الجميز على أنها رمز لآلهة السماء نوت، وكان جنعها مرتبطا بعبادة الإله أوزر  $^{6}$ , كما "كان جذع الشجرة لدى الكنعانيين، ينصب في محراب الأم الكبرى عشتاروت، وتقدم له فروض العبادة باعتباره تجسيدا لإلهة الطبيعة  $^{4}$ , وكان لعبادة الأشجار بين السريان مكانة عظيمة، كما كانت في بلاد اليونان عامة  $^{6}$ , والهند، وما زال أهل الريف في أوروبا يقومون بشعائر، لا تُخفي طابعها العشتاري القديم من تقديس وتعظيم  $^{6}$ , وما زال للشجرة مجدها الذي يتجسّد بميلاد المسيح، والتي توضع في كل بيت وتزين بالأضواء  $^{7}$ , مؤذنة بميلاد جديد، يحاكي ميلاد بوذا الذي جلس تحت الشجرة؛ فتحصل على الاستنارة الكاملة  $^{8}$ , علاوة عن كون و لادته لم تتم من رحم امرأة، وإنما كانت في حديقة، وقد تعلقت أمه بشجرة، فخرج الولد من خاصرتها اليمني  $^{9}$ .

ولم يكن عرب الجاهلية بمنأى عن هكذا اعتقادات، من تقديس الشجر، واعتقاد خصائص غير عادية لها، فأهل نجران و هم على دين العرب، كانوا "يعبدون نخلة طويلة بين أظهر هم، لها عيد في كل سنة،

<sup>1</sup> الشواف: **ديوان الأساطير،** ج1، ص89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الرحمن: أ**فست**ا، ص810.

<sup>3</sup> ينظر: الماجدي: الدين المصري، ص178.

<sup>4</sup> السواح، فراس: لغز عشتار الألوهة المؤنثة وأصل الدين والأسطورة، ط8، دار علاء الدين، دمشق، 2002م، ص112.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: الحوت، محمود سليم: في طريق الميثولوجيا عند العرب، ط1، مطبعة دار الكتب، بيروت، 1955م، ص111.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: السواح: لغز عشتار، ص113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: السابق، ص115.

 $<sup>^{8}</sup>$  ينظر: السابق، ص $^{247}$ .

 $<sup>^{9}</sup>$  ينظر: إلياد:  ${f r}$  المعتقدات والأفكار الدينية، ج2، ص $^{78}$ 

إذا كان ذلك العيد، علقوا عليها كل ثوب حسن وجدوه، وحلى النساء، ثم خرجوا، فعكفوا عليها يومــــا"، ويرى بعضهم أن أفروديت اليونان، هي عشتروت السامية، والتي اتخذت النخلة شجرتها المقدسة لــدى القبائل العربية2، "وتقديس العرب للشجر والنبات عموما ليس بالأمر الغريب سواء اعتبرنا أنهم من الساميين، وكانت النخلة شجرتهم المقدسة في مصر وبابل وفينيقيا والجزيرة، أو اعتبرنا الإطار الطبيعي الذي فيه كانوا يتحركون"3، و لا يخفي ما للنخلة من أهمية في أرض العرب، وقد روى القزويني عنها ما يجعلها في قرابة مع العربي، وتشابه مع الإنسان، فقال: شجرة مباركة لا توجد إلا في بلاد الإسلام، قال صلى الله عليه وسلم: أكرموا عماتكم النخل4، وإنما سمها عماتنا لأنها خلقت من فضلة طينة آدم عليه الصلاة والسلام، وأنها تشبه الإنسان من حيث استقامة قدها وطولها، وامتياز ذكرها عن أنثاها، واختصاصها باللقاح، ولو قطع رأسها هلكت، ولطلعها رائحة المني، ولها غلاف كالمشيمة التي يكون الولد فيها"<sup>5</sup>، وينقل بما يوحى بأن لها روحا تدرك وتشعر: "إذا لم يثمر شيء من النخل، يأخذ رجل فأسا، ويقرب منه، ويقول لغيره: إني أريد قطع هذه الشجرة؛ لأنها لا تثمر، فيقول الآخر: لا تفعل، فإنها تثمر في هذه السنة، فيقول الرجل: إنها لا تفعل شيئا، ويضربها ضربتين أو ثلاثة، فيمسكه الآخر بيده، ويقول: لا تفعل فإنها شجرة حسنة، واصبر عليها هذه السنة، فإن لم تثمر فاصنع بها ما شئت، قال: فإذا فعل ذلك، فإن الشجرة تثمر ثمرا كثيرا، وكذلك غير النخل من الأشجار إذا فعل به هذا يثمر "6، وقال أيضًا عن استشعارها بالأنس من الذكران: "إذا قاربت بين ذكران النخيل و إناثها، فإنها يكثر حملها؛ لأنها تستأنس بالمجاورة، وإذا قطع ألفها من الذكران، فلا تحمل شيئا لفر اقها"7، ومن تقاليد الجاهلية، "كانت

-

ابن هشام: السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا و آخرين، المكتبة العلمية، بيروت، د.ت. ج1، ص33.

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر: عبد الحكيم: موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، ص $^{343}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ عجينة: موسوعة أساطير العرب، ج $^{1}$ ، ص $^{27}$ .

<sup>4</sup> العجلوني : كشف الخفاع ومزيل الإلباس ، ط1، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، 1420هـ ، ج1، ص194، أخرجه أبو يعلى في مسنده، وفي سنده ضعف.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> القزويني، زكريا بن محمد: عجائب المخلوقات والحيوانات وغرائب الموجودات، ط1، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 2000م، ص224.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السابق، ص224.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> السابق، ص224.

العرب إذا ولدت المرأة منهم أخذوا دم السمر، ويسمونه بحيض السمرة، وهو صمغه الذي يسيل منه، فينقطون منه بين عين النفساء، ويخطون على وجه الصبى خطا، خوفا عليه من الخطفة والنظرة، ويسمونه بالنفرات، ذلك لأن العربي كان يعبد الأشجار، ويرى فيها روح الشر مثــل الحماطـــة، و هـــي شجرة شبيهة بالتين، وهو أحب الشجر إلى الحيات، أو العشر التي كانت العرب تظنها مسكن الشياطين قبيل الإسلام"1، ويقدسون بعض الأشجار ويقدمون لها طقوسا؛ اعتقادا منهم أنها تجلب لهم النصر، فكانت الكفار قريش شجرة عظيمة خضراء، يقال لها: ذات أنواط... يأتونها فيعلقون عليها أسلحتهم، ويذبحون عندها، ويعكفون عندها يوما"2، وكانوا إذا فرغوا من حجهم البيت، حجوا إليها أيضا، ويدخلون إلى حرمها بغير زاد تعظيما لها<sup>3</sup>، كذلك كانت ألهتهم العزّى، شيطانة تأتى ثلاث سمرات ببطن نخلة، فلما فتح النبي صلى الله عليه وسلم مكة، بعث خالد بن الوليد، فقال له: إيت بطن نخلة، فإنك تجد ثلاث سمرات، فاعضد الأولى، فأتاها فعضدها، فلما جاء إليه، قال: هل رأيت شيئا؟ قال: لا، قال: فاعضد الثانية، فأتاها فعضدها، ثم أتى النبي، فقال: هل رأيت شيئا؟ قال: لا، قال: فاعضد الثالثة، فأتاها، فإذا هو بحبشية نافشة شعرها، واضعة يديها على عاتقها، تصرف بأنيابها، وخلفها، دُبيَّة بن حرمي الشيباني ثم السلمي، وكان سادنها... ثم ضربها ففلق رأسها، فإذا هي حُمَمَة، ثم عضد الشجرة، وقتل دبية السادن، ثم أتى النبي، فأخبره، فقال: تلك العزى، ولا عزى بعدها"4، وهذه الروايــة تعكــس معتقد تلك الحقبة؛ من حيث أن الشجر مسكن الأرواح والأشباح والآلهة، فهذه العزى تخرج من الشجرة على صورة امرأة حقيقية، وتفاديا لتحول شجرة الحديبية إلى شجرة مقدسة لدى المسلمين، أمر الخليفة عمر بن الخطاب رضى الله عنه، بقطعها وإعدامها، بعدما بلغه أن الناس يكثرون قصدها وزيارتها،

أ خان: الأساطير العربية قبل الإسلام، ص64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، ص 121.

<sup>3</sup> ينظر: الخطيب، محمد: الدين والأسطورة عند العرب في الجاهلية، ط1، دار علاء الدين، دمشق، 2004م، ص38.

<sup>4</sup> الكلبي، هشام بن محمد السائب: كتاب الأصنام، ط4، تحقيق: أحمد زكي باشا، مطبعة الكتب المصرية بالقاهرة، 2000م، ص25-

والتبرك بها، فخشي أن تعبد كما عبدت اللات والعزى $^1$ ، مما يؤكد أن لدى الناس في ذلك الزمان قابليات لمثل هكذا معتقدات، لن تنفك عن تعظيم.

وفي الكتاب المقدس نجد إشارة لتقديس الجذع، حيث يبيّن إرميا أن بيت إسرائيل وملوكهم ورؤســــاءهم وكهنتهم وأنبياءهم، كانوا يعتقدون بالجذع والحجر اعتقادات غير عادية، "قــائلين للعــود: أنــت أبــي، وللحجر: أنت ولَدْتني $^2$ ، والعود هو الخشب $^3$  أو الجذع من الشجر $^4$ ، و"ربما لم يقل ذلك مجازا أو بلاغة، بل قصد أن يندد بمعتقدات حقيقية شاعت بين معاصريه، ونحن نعلم أن الهياكل الكنعانية القديمة، بما فيها هياكل يهوه، حتى زمن الإصلاحات الدينية التي قام بها حزقيا ويوشعيا، كان ما يعبد فيها جذعا مقدسا وحجرا مقدسا... أفليس طبيعيا أن نستنتج أن الجذع والحجر اللذين عدهما الإسرائيليون أبا وأمــــا لهم لاعتقادهم بالخرافات، هما الجذع المقدس(آشيراه)، والحجر المقدس (ماسيباه) اللذان كانا في الهيكل؟"<sup>5</sup>، ويندر ج التابوت "الذي هو صندوق من خشب يحتوي لوائح الشريعة"<sup>6</sup>، تحت حالة التقديس التي تفضي إلى اعتقادات، تصدر عنه، وتضخم قداسته؛ بحيث يتكلم ويمشي شأن الأشجار في المعتقدات التي سلف ذكرها، وقد تلقى موسى أمر يهوه بصناعة هذا التابوت من الخشب، ليوضع فيه اللوح الثاني<sup>7</sup>، الخشب الذي هو بعض من الشجر، وخاصة أن التوراة تصرح بكلام الرب لموسى مــن شجرة العليق، فالشجرة لها في ذاكرتهم ما لها من قدسية، "وظهر له ملاك الرب بلهيب نار من وسط عليقة، فنظر، وإذا العليقة تتوقد بالنار، والعليقة لم تكن تحترق، فقال موسى: أميل الآن؛ لأنظر هذا المنظر العظيم، لماذا لا تحترق العليقة؟ فلما رأى الرب أنه مال لينظر، ناداه الله من وسط العليقة،

<sup>1</sup> ينظر: الحوت: في طريق الميثولوجيا عند العرب، ص110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إرميا 2: 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج1، ص151.

<sup>-</sup>4 ينظر: فريزر: أ**دونيس،** ص95.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، ص95–96.

<sup>6</sup> إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج1، ص224.

 $<sup>^{7}</sup>$  ينظر: هووك: منعطف المخيلة البشرية، ص $^{126}$ 

وقال: موسى موسى، فقال: هأنذا"، وهو ما جاء في قوله تعالى: "فَلَمَّا أَتَى هَا نُودِى مِن شَلَطِئِ ٱلْوَادِ اللَّهُ رَبُ ٱلْعُلَمِينَ" (القصص: 30)، ومع هذا التّابوت ذي الأصل الشجري، نجد مذبحة عظيمة تصيب بيت شمس، لمجرد أنهم نظروا في التلبوت وكأنه صندوق زيوس الذي كان مع المرأة الجميلة باندورا، والذي ما إن فتحه ليبيميثيوس حتى اندفعت الأمراض والهموم في جميع أركان الأرض 3، فهو بمثابة تابو 4، له من القدسية والعظمة ما لا ينبغي أن تمس.

وتستمر الاعتقادات في الأشجار مع الصوفية، من التكلم والمشي، فتقول التينة "للشبلي: أنا ليهودي، فيتركها، وشجرة تلحق بفيئها صوفيا؛ كي تقيه حمّارة القيظ"<sup>5</sup>، والبعض يزعم "أن للنباتات أحاسيس أرق من أحاسيس البشر، وعواطف أرقى من عواطف الإنسان سيد المخلوقات، فهي تحزن وتبكي، وتفرح وتكره، وتحب وتستاء، وكأنها هي قد جاءت بعقل مدرك كعقول البشرر"<sup>6</sup>، "والنين درسوا العلوم الطبيعية، في المدارس والمعاهد والجامعات لم يجدوا في كتبهم ما يشير من قريب أو بعيد إلى وجود جهاز عصبي للنبات، أو أنه يختزن الذكريات، أو يعي عالمه بدرجة أكفأ من الإنسان سيد المخلوقات".

## نخلة مريم

لم تكن نخلة مريم في التفسير كأي نخلة، فقد ألبست العجائب، مع أن النص القرآني لم يقدم ما يجعلهم يضطرون لمثل هذه الغرائب التي تشتهيها الإسرائيليات، ينقل الرازي عن الزمخشري، على سبيل الموافقة، فيقول: "قال في الكشاف: كان جذع نخلة يابسة في الصحراء، ليس لها رأس، ولا ثمر، ولا

2 ينظر: هووك: منعطف المخيلة البشرية، ص127.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> خروج3:2-4.

<sup>3</sup> ينظر: عبد الحكيم: موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، ص460.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: السابق، ص470.

 $<sup>^{5}</sup>$  زيعور: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، ص $^{148}$ .

مالح: الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، ص $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> السابق، 159. وينظر: السابق، ص159-160.

خضرة، وكان الوقت شتاء"<sup>1</sup>، ثم يوضح أن الثمر حصل للتو، فيقول: "قد تقدم أن الوقت كان شتاء، وأن النخلة كانت يابسة، واختلفوا في أنه هل أثمر الرطب، وهو على حاله (أي الجذع)، أو تغير، وهل أثمر مع الرطب غيره؟ والظاهر يقتضي أنه صار نخلة؛ لقوله: "بجذع النخلة"، وأنه ما أثمر إلا الرطب"<sup>2</sup>، فالرازي يذهب إلى أن الجذع صار نخلة في الحال، وعلى الفور أثمر بالرطب بسرعة ومباشرة.

لقد شاعت المرويات العجائبية في كثير من الأساطير، فهذا ديونيزوس بجلب الغرائب كلما تجلي لأتباعه، فنجد "الماء الذي ينبجس من الصخر، والأنهر التي تغيض باللبن والعسل، وفي تيوس تدفق (الصخر) غديرا، نبع من الخمر من يوم عيد الاحتفال به، وفي إيليس تركت ثلاث جفان فارغة أثناء الليل في غرفة مقفلة، وقد وجدت في الصباح ملأى بالخمر، وتأكدت معجزات مماثلة في أمكنة أخرى، وأكثرها شهرة كانت شجرات الكرمة، بيوم واحد ازدهرت، وانتجت العناقيد من العنب خلال بضع ساعات، وقد حصلت المعجزة في أمكنة مختلفة؛ لأن عددا من الكتاب تكلم عنها"ق، بيوم واحد تنمو كثير من الأشجار، وفي بضع ساعات تجود بالثمار الطازجة، هذه مرويات استقرت في معتقدات عامة اليونان، وحدثت في كثير من الأماكن على حسب تصورهم، بفعل الإله ديونيسوس أو باخوس إله الخمر وحامي الأشجار، الإله المثمر والمزهر<sup>4</sup>، وفي أسطورة فايثوزا أتت على فكرة "شجرة نبتت فجاة"<sup>5</sup>، وفي أسطورة خوز، وبعد ثلاثة أيام فقط تظهر نخلة

كذلك نجد في الأساطير اقتران الولادة بجذع النخلة أو الشجر، للإلهة ليتو، حيث فرت بحملها إلى جزيرة "قاحلة لا يقر لها قرار، وكانت على الجزيرة نخلة، ولا شيء غيرها في الجزيرة، فشدت على

1 الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21، ص204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م11، ج21، ص206–207.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إلياد: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ج1، ص446.

https://bit.ly/3Ge2zXY ،ينظر: ديونيسوس

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أوفيد: **مسخ الكائنات،** ص57.

<sup>6</sup> ينظر: ألبيديل: سحر الأساطير، ص72. إلياد: مظاهر الأسطورة، ص101.

جذع النخلة، وأنجبت ابنا وبنتا... واحد للنور والحياة، والأخرى عذراء دائما... فالنخلة الشجرة والإلهة الأنثى اتحدتا حينا فكانت الحياة"1، وفي أسطورة (مورها) نجد الشجرة تمخيض فتلد، وهي "تتلوى وتتبعث عنها زفرات متصلة، وتندى بفيض تلك الدموع المنهمرة، فخفّت (لوكينا) تعين الشجرة في محنتها، ومسحت بيدها عليها، وهي تتمتم بتعويذة الوضع، فانشق الجذع، وخرجت من خلال اللحاء ثمرة تتبض بالحياة، وتصرخ صراخ وليد قد أهل، وأسرعت الحوريات، يتلقين الطفل، ووضعنه فــوق العشب الغض بعد أن غسلته بدموع أمه"<sup>2</sup>، وفي قصة و لادة بوذا بعض النقاء مع و لادة مريم، حيث جاءها المخاض تحت شجرة، فبعدما تمنت أن تمسك بغصن الشجرة، انحنى حتى صار في متناول يدها، فجاءها المخاض وهي واقفة، وممسكة بغصن الشجرة<sup>3</sup>، ومثل هذا الانحناء للشجر وتدنى الثمار، يأتي في شريعة بالي، عندما رأى طفلان "الأشجار المثمرة عند سفح الجبل بكيا، للحصول على تلك الثمار، فلما رأت الأشجار النبيلة الباسقة الولدين باكيين، انحنت دانية لهما" 4، ويلتقي هذا الحدث مع قصة مريم وابنها المسيح في الرحلة إلى مصر، "فلما رأت مريم شجرة قالت ليوسف، لنسترح قليلا تحت ظل هذه الشجرة، فبادر يوسف، وأتى بها إلى تلك النخلة، وأنزلها من على دابتها، ولما جلست شخصت بعينيها إلى أعلى النخلة فرأتها ملآى بالثمر، فقالت ليوسف: يا ليتني آخذ قليلا من ثمر هذا النخيل، فقال لها يوسف: يا للعجب! كيف تقولين هذا وأنت ترين أن أفرع هذه النخلة عالية جدا؟ لكني في غايـة القلـق بخصوص الماء، لأن الماء الذي في قربتنا قد نفذ، ولا يوجد مكان نملأها منه لنروي ظمأنا، ثم قال الطفل يسوع الذي كان متكنًا على صدر أمه مريم العذراء، ووجهه يبتسم: أيتها الشجرة، أهبطي أفرعك؛ لتتتعش أمى بثمرك، وحالما سمعت النخلة هذا الكلام، أحنت فورا برأسها عند موطئ قدمي مريم، فالتقط الجميع من الثمر الذي كان عليها، وانتعشوا، وبعد ذلك لما التقطوا جميع ثمرها، استمرت النخلة حانية رأسها؛ لأنها كانت تتنظر الارتفاع بأمر من قد أحنت رأسها بأمره، فقال لها يسوع: ارفعي

.

<sup>1</sup> السعفى: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ص712. ينظر: غريمال: الميتولوجيا اليونانية، ص43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أو فيد: **مسخ الكائنات،** ص226.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر: تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص $^{140}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص141-142.

رأسك أيتها النخلة، وانشرحي صدرا، وكوني من أشجاري التي في جنة أبي، ولكن افتحي بجذورك الينبوع المستتر في الأرض، ولتفض المياه من هذا الينبوع، ففي الحال انتصبت النخلة، ونبعت من جذورها مجاري مياه زلال صافية باردة في غاية العذوبة، ولما رأوا مجاري المياه هذه، فرحوا فرحا عظيما جدا، فرووا ظمأهم مع جميع بهائمهم وخدمتهم، وحمدوا الله"1.

## عصا تضيء

أورد الرازي "عن أنس أن أسيد بن حضير، ورجلا آخر من الأنصار، تحدثا عند رسول الله في حاجة لهما، حتى ذهب من الليل زمان، ثم خرجا من عنده، وكانت الليلة شديدة الظلمة، وفي يد كل واحد منهما عصا، فأضاءت عصا أحدهما لهما، حتى مشيا في ضوئها، فلما انفرق بينهما الطريق، أضاءت للآخر عصاه، فمشى في ضوئها حتى بلغ منزله"2.

نجد نظير هذا الخبر في الموروث الجاهلي من رواية المسلمين، للتأكيد على التشابه في قابليات الذهن لهذه الأخبار في التدليل على كرامة من تحصل معه، وقدسية مقامه، وصحة المعتقد من وجهة نظرهم وقتذاك.

يروي ابن هشام في السيرة، عن قصة تحول أهل نجران من عبادة نخلة طويلة إلى النصرانية، حيث كان فيهم (فَيْمَيون) عبد على دين عيسى بن مريم، ابتاعه رجل من أشرافهم، فكان "إذا قام من الليل يتهجد في بيت له، أسكنه إياه سيده، يصلي، استسرج له البيت نورا حتى يصبح، من غير مصباح، فرأى ذلك سيده، فأعجبه ما يرى منه، فسأله عن دينه، فأخبره به، وقال له فيميون: إنما أنتم على باطل، إن هذه النخلة لا تضر ولا تنفع، ولو دعوت عليها إلهي الذي أعبده لأهلكها، وهو وحده لا شريك له، قال: فقال له سيده: فافعل، فإنك إن فعلت دخلنا في دينك، وتركنا ما نحن عليه، قال: فقام فيميون،

 $^{2}$  الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21، ص90. أخرجه البخاري (3805).

126

-

<sup>1</sup> نيسدال: المصادر الأصلية للقرآن، ص137-138.

فتطهر، وصلى ركعتين، ثم دعا الله عليها، فأرسل الله عليها ريحا فجَعَفتُها من أصلها، فألقتها، فاتبعه عند ذلك أهل نجران على دينه، فحملهم على الشريعة من دين عيسى بن مريم عليه السلام"1.

ويكثر لدى المسبحية تصوير قديسيهم في هالة من النور منذ أمد طويل<sup>2</sup>، وظهرت مثل هذه الهالات من النور على غير القديسين من متسلقي الجبال، وفوق رؤوس الحيوانات وهامات النباتات، أو صواري السفن أو القباب العالية، وكانت تعد من قبيل الكرامات والمعجزات<sup>3</sup>، غير أن العلم الحديث تمكن من تحليلها، وتجريبها وتكرارها في المعامل، وترجع في حقيقتها للكهرباء الجوية، تتخذ صورة "على هيئة كهرباء إستاتيكية، أو مستقرة، أي أنها لا تسري كما يسري التيار الكهربائي المعروف لنا جميعا، وهذا النوع من الكهرباء المستقرة، ليس بضار في أغلب الأحيان، فكل إنسان يستطيع أن يكتشف هذه الكهربية في قميص من الألياف الصناعية، فإذا نزع القميص من على الجسد، فإن حركة نسيجه تعطي طرقعات خفيفة ومسموعة، وهذه تعني تفريغ الشحنات الكهربية التي اكتسبتها ألياف النسيج من الجسم الحي، وأحيانا ما ينجذب القميص إلى الجسم العاري، إذا كانت المسافة بينهما بضعة سنتيمترات، كما يمكن مشاهدة شرر دقيق ينطلق من القميص في الظلام الحالك، إذا كانت العين قد تهيأت لفترة للرؤية في الظلام" أو فكانت مثل هذه الظواهر ملهمة لخيالات البعض؛ للتوسع في جعلها كرامة للقديسين، وتقف شاهدا على صحة المعتقد عندنذ.

وإن كانت مثل هذه الظاهرة الكونية ممكنة الحدوث أحيانا في ظروف محددة، فهي لا تستمر في الطبيعة إلا لوقت قصير جدا مثل البرق، خلافا للتجربة في المعمل الذي يعتمد مولدا خاصا لهذا النوع من الكهرباء في العصر الحديث<sup>5</sup>، علاوة عن أنها لا تتموضع بشكل يوحي بتدبير مُتحكم به في الطبيعة،

\_\_\_\_\_

ابن هشام: السيرة النبوية، ج1، ص33.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: صالح: الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، ص $^{105}$ .  $^{8}$  ينظر: السابق ، ص $^{105}$ – $^{106}$ .

<sup>4</sup> السابق، ص107.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السابق، ص107.

ويبلغ المخيال مداه عندما تتكاثر المرويات عن الأنوار التي ترى عيانا على قبور الأولياء والصالحين والأئمة  $^1$ ، وتنتشر الأخبار بها، وتدون في بعض الكتب  $^2$ ، "والانتشار ليس دليلا على الصحة، فليس كل ما هو منتشر بين الناس، ويُحدّث به الجميع، ويكون محل إجماعهم صحيحا، فإن هذا قانون من قوانين التفكير العلمي الذي يمنع من الخضوع لسلطة المنتشر من الآراء والأفكار والمعتقدات، فإن الكثرة مذمومة غالبا في القرآن" $^8$ .

## انفجار الحجر المحمول بعيون الماء

فسر الرازي قوله تعالى: "وَإِذِ استَسقى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضرْبِ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانفَجَرَتُ مِنْ هُ الثّنتَ عَشْرة عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُ أُناسٍ مُشْربَهُمْ كُلُواْ وَالشُربُواْ مِن رَزِق اللّهِ وَلاَ تَعَثُواْ في الأَرْضِ مُقْمِدِين" (البقرة: 60)، فقال: "الإنعام بالماء في النيه أعظم من الإنعام بالماء المعتاد؛ لأن الإنسان إذا اشتدت حاجته إلى الماء في المفازة، وقد انسدت عليه أبواب الرجاء؛ لكونه في مكان لا ماء فيه ولا نبات، فإذا رزقه الله الماء من حجر ضرب بالعصا، فانشق، واستقى منه، علم أن هذه النعمة لا يكاد يعدلها شيء من النعم" ، وروى "أنهم كانوا يحملون الحجر مع أنفسهم؛ لأنه صار معدا لذلك... ينفجر لهم في كل وقت" وذكر وذكر اختلافهم في الحجر؛ بين حجر معلوم محمول معهم، أو أي حجر، فقال: "اللام في " الحجر " إما للعهد والإشارة إلى حجر معلوم، فروي أنه حجر طوري، حمله معه، وكان مربعا، له أربعة أوجه، ينبع من كل وجه ثلاثة أعين، لكل سبط عين تسيل في جدول إلى ذلك السبط، وكانوا ستمائة ألف، وسعة المعسكر اثنا عشر ميلا، وقيل: اهبط مع آدم من الجنة، فتوارثوه حتى وقع إلى شعيب، فدفعه إليه مصع العصا، وقيل: هو الحجر الذي وضع عليه ثوبه حين اغتسل، إذ رموه بالأدرة فقر به، فقال له جبريال: يقول الله تعالى: ارفع هذا الحجر فإن لي فيه قدرة، ولك فيه معجزة، فحمله في مخلاته، وإما للجنس أي

1 ينظر: العدوي: الإيمان بين الغيب والخرافة، ص161-162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: السابق، ص164.

<sup>3</sup> السابق، ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السابق، م2، ج3، ص102.

اضرب الشيء الذي يقال له: الحجر، وعن الحسن: لم يأمروه أن يضرب حجرًا بعينه. قال: وهذا أظهر في الحجة، وأبين في القدرة، وروي أنهم قالوا: كيف بنا لو أفضينا إلى أرض ليست فيها حجارة، فحمل حجرا في مخلاته، فحينما نزلوا ألقاه، وقيل: كان يضربه بعصاه، فينفجر، ويضربه بها، فييبس، فقالوا: إن فقد موسى عصاه متنا عطشا، فأوحى الله إليه: لا تقرع الحجارة، وكلمها تطعك، واختلفوا في صـفة الحجر، فقيل: كان من رخام، وكان ذراعا في ذراع، وقيل: مثل رأس الإنسان، والمختار عندنا تفويض علمه إلى الله تعالى"1، والرازي فوض علم الحجر من حيث إنه حجر معلوم محمول أو أي حجر، ومــــا له من مواصفات شكلية، وردّ على من تساءل: "كيف يعقل خروج المياه العظيمة من الحجر الصــغير؟ الجواب: هذا السائل إما أن يسلم وجود الفاعل المختار أو ينكره، فإن سلم فقد زال السؤال، لأنــــه قــــادر على أن يخلق الجسم كيف شاء كما خلق البحار وغيرها، وإن نازع فلا فائدة له في البحث عن معني القرآن و النظر في تفسيره" $^2$ .

ويشرح الرازي كيف تكوّن الماء في الحجر، فيقول: "أتقولون: إن ذلك الماء كان مستكنا في الحجر ثـم ظهر، أو قلب الله الهواء ماء، أو خلق الماء ابتداء؟ والجواب: أما الأول فباطل؛ لأن الظرف الصغير لا يحوي الجسم العظيم إلا على سبيل التداخل، وهو محال، أما الوجهان الأخيران فكل واحد منهما محتمل، فإن كان على الوجه الأول فقد أزال الله تعالى اليبوسة عن أجزاء الهواء، وخلق الرطوبة فيها، وإن كان على الوجه الثاني فقد خلق تلك الأجزاء، وخلق الرطوبة فيها. واعلم أن الكلام في هذا الباب كالكلام فيما كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض الغزوات، وقد ضاق بهم الماء، فوضع يده في متوضئه، ففار الماء من بين أصابعه حتى استكفوا"<sup>3</sup>، والتي لمحمد صلى الله عليه وسلم أقوى؛ لأن نبوع الماء من الحجر معهود في الجملة، أما نبوعه من بين الأصابع فغير معتاد البتة، فكان ذلك أقوى"4.

الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م2، ج3، ص104.

<sup>3</sup> السابق، م2، ج3، ص104-105. أخرجه مسلم (3013)،

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص105.

وأشار الرازي لموقف أبي مسلم الأصفهاني الذي بدا فيه أن نزول الماء كان بفعل الاستسقاء من خالال المطر، وانضاف إليه تفجير ينابيع من الصخور، فقال: "أنكر أبو مسلم حمل هذه المعجزة على أيام مسير هم إلى النيه، فقال: بل هو كلام مفرد بذاته، ومعنى الاستسقاء طلب السقيا من المطر على عادة الناس إذا أقحطوا، ويكون ما فعله الله من تفجير الحجر بالماء فوق الإجابة بالسقيا، وإنزال الغيث"، مع أن الرازي قال بانتفاء الدليل من الآية على حدوث ذلك في النيه أم لا، لكنه ذهب في اختياره إلى أن الرازي قال بانتفاء الدليل من الآية على حدوث ذلك في النيه أم لا، لكنه ذهب في اختياره إلى أن المدث وقع في النيه، فقال: "والحق أنه ليس في الآية ما يدل على أن الحق هذا أو ذاك، وإن كان الأقرب أن ذلك وقع في النيه، ويدل عليه وجهان، أحدهما: أن المعتاد في البلاد الاستغناء عن طلب الماء إلا في النادر، الثاني: ما روي أنهم كانوا يحملون الحجر مع أنفسهم، لأنه صار معدا لذلك، فكما كان المن والسلوى ينزلان عليهم في كل غداة، فكذلك الماء ينفجر لهم في كل وقت، وذلك لا يليق إلا بأيامهم في النيه."2.

وبالعودة إلى التوراة من سفر الخروج، نجد هذا الحدث مع بعض الاختلافات، فبعد خروج موسى ببني إسرائيل من بحر سوف، ساروا ثلاثة أيام في البرية، ولم يجدوا ماء، فجاؤوا عين ماء فوجدوها مُردّة، فأوحى الله لموسى أن يضع فيها شجرة ما، فغيرت ماءها، وصارت ماء عذبا، ثم نزلوا واحة، يقال لها: إيليم، وهناك وجدوا اثنتي عشرة عين ماء، وسبعين نخلة 3، فهنا نجد ذكر عدد عيون الماء الاثنتي عشرة، على عدد الأسباط، ولكنها دون ضرب بالعصا، ودون انفجار في الحال، بل هي موجود قبلا، وتحيطها النخلات، ولكن وحي الله لموسى أرشدهم للماء فشربوا، وكأنّ استسقاء موسى ربه، هو تعبير عن هديه له إلى مواضع الماء في البرية، علما أن التوراة تعدّ سير بني إسرائيل "على موجب أمر

 $<sup>^{1}</sup>$  الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص $^{10}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م2، ج3، ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: خروج15: 22-27.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> خرو ج17: 1

وفي مرحلة تالية ارتحل بنو اسرائيل من برية سين، ونزلوا موقعا، يقال له: رفيديم، ولم يكن فيه ماء للشرب، فعطشوا، وخاصموا موسى عليه السلام، وتذمروا، "وقالوا: لماذا أصعدتنا من مصر لتميتنا وأو لادنا ومواشينا بالعطش، فصرخ موسى إلى الرب قائلا: ماذا أفعل بهذا الشعب؟ بعد قليل يرجمونني، فقال الرب لموسى: مر قدام الشعب، وخذ معك من شيوخ بني إسرائيل، وعصاك التي ضربت بها النهر، خذها في يدك واذهب، ها أنا أقف أمامك هناك على الصخرة في حوريب، فتضرب الصخرة فيخرج منها ماء ليشرب الشعب، ففعل موسى هكذا أمام عيون شيوخ إسرائيل، ودعا اسم الموضع مستة ومريبة من أجل مخاصمة بني إسرائيل، ومن أجل تجريبهم للرب قائلين: أفي وسطنا الرب أم لا؟"أ، في هذا النص نجد فكرة ضرب العصا بالصخرة، والرب، حسب النص، واقف هناك على الصخرة، فغاية ذلك النص أن يبين أن الله أرشد موسى لموضع الماء المتفجر عيونا من صخور جبل حوريب، أو فغاية ذلك النص أن يبين أن الله أرشد موسى لموضع الماء المتفجر عيونا من صخور جبل حوريب، أو فغاية ذلك النص أن يبين أن الله أرشد موسى لموضع الماء المتفجر عيونا من صخور جبل حوريب، أو

لقد جاء في أسطورة أكيس الإغريقية، أن نبع ماء صاف تفجر من صخرة  $^{6}$ ، بعدما ضرب بها الكيكلوبيس الذي طارد أكيس، "وتفجرت المياه صاخبة من جوف الصخرة، وفجأة، ويا لها من معجزة، برز شاب من النبع  $^{4}$ ، وفي هذه الأساطير يكثر استخدام العصا السحرية القادرة على خلق العجائب إذا ضربت بشيء أو مسته، فعصا ميركوريوس تصيب من تمسه بالنعاس  $^{6}$ ، وعصا كيركي إذا مست أحدهم حولته إلى خنزير  $^{6}$ ، وإذا ضربت رؤوسهم بعصاها معكوسة أطلت أثرها في المرة الأولى فأعادتهم كما كانو  $^{7}$ ، وفي أسطورة ميداس يمكن للمشيئة إذا ترافقت مع لمس اليد أن تفعل فعل العصا السحرية،

\_

<sup>1</sup> خرو ج17: 3-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> آش: المعجزات، ص51.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بنظر: أو فيد: مسخ الكائنات، ص288.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أو فيد: مسخ الكائنات، ص288، ص288.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السابق، ص242. وينظر: غريمال: الميتولوجيا اليونانية، ص50.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ينظر: أوفيد: مسخ الكائنات، ص299.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ينظر: السابق، ص300.

فتحول الحجر أو العمود أو التفاحة أو سنابل القمح أو الماء إلى ذهب<sup>1</sup>، ففكرة القدرة المرتبط بالعصا أو بالضرب واللمس حاضرة في الأساطير، وغير مستهجنة في العقل البشري في مرحلته الغابرة.

## حجر موسى الهارب

للحجارة حالات معلومة من الخصائص؛ أبرزها الصلادة عامة مع تفاوت في القسوة، ولا يعرف عين الحجارة حالات معلومة من الخصائص؛ أبرزها العكس، فإذا قسا الطين، قيل: تحجر، أي صار كالحجر، والله سبحانه شبه قلوب بني إسرائيل بالحجارة في قسوتها، فقال: "ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِن بَعْدِ ذلك فَهِي كالحجارة أوْ أُشَدٌ قَسُوةَ" (البقرة: 74)، كذلك تعرف الحجارة بأنها تفتقد خاصية الحركة الإرادية كالحيوانات، أو النمو المعتاد في النباتات والأشجار، وعندما نجعل للحجر القدرة على الانتقال الذاتي والحركة الإرادية، أو نجعل له خاصية ليونة الطين حتى تغوص فيه القدم في لحظة ما دون أسباب علمية، ولكن ثمة روايات تأتي على غير العادة، ومما ذكره الرازي في تفسيره حجر موسى الذي أمسك الثوب، وفر به إلى وسط بني إسرائيل، وكذلك حجر إبراهيم الذي اتخذه مصعدا، فغاصت قدماه فيه، ولانَ لإبراهيم.

يقول الرازي مشيرا إلى الحجر الذي فر بثوب موسى، وناقلا عن الحجر المحمول الذي كان يضرب به موسى العصا، فيتفجر بعيون الماء: "هو الحجر الذي وضع عليه ثوبه حين اغتسل إذ رموه بالأدرة، ففر به فقال له جبريل، يقول الله تعالى: ارفع هذا الحجر، فإن لي فيه قدرة، ولك فيه معجزة، فحمله في مخلاته "2، والرازي في إشارته هذه، إنما يُحيل على الحديث النبوي المتفق عليه، ففي رواية مسلم، عن أبي هريرة عن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، قال: "كانت بنو إسرائيل يغتسلون عراة، ينظر بعضهم إلى سوأة بعض، وكان موسى عليه السلام، يغتسل وحده، فقالوا: والله ما يمنع موسى أن يغتسل معنا إلا أنه آدر، قال: فذهب مرة يغتسل، فوضع ثوبه على حجر، ففر الحجر بثوبه، قال: فجمح موسى بأثره،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أو فيد: **مسخ الكائنات،** ص238.

الرازى: التفسير الكبير، م2، ج3، ص $^{2}$ 

يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر، حتى نظرت بنو إسرائيل إلى سوأة موسى، قالوا: والله ما بموسى من بأس، فقام الحجرُ بعدُ، حتى نظرَ إليه، قال: فأخذ ثوبه، فطفق بالحجر ضربا، قال أبو هريرة: والله إنه بالحجر نُدَبِّ ستة أو سبعة، ضرَب موسى بالحجر"1، وفي رواية البخاري: "إن موسى كان رجلا حييا " سَتيرًا، لا يرى من جلده شيء استحياء منه، فأذاه من أذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يستتر هذا التستر إلا من عيب بجلده؛ إما برص، وإما أدرة، وإما أفة، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا لموسى، فخلا يوما وحده، فوضع ثيابه على الحجر، ثم اغتسل، فلما فرغ، أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإن الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى عصاه، وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حجر، ثوبي حجر، حتى انتهى إلى ملأ من بنسي إسرائيل، فرأوه عريانا أحسن ما خلق الله، وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر، فأخذ ثوبه، فلبسه، وطفــق بالحجر ضربا بعصاه، فوالله إن بالحجر لندبا من أثر ضربه؛ ثلاثا أو أربعا أو خمسا، فذلك قوله: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا ۚ وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجِيهًا"<sup>2"3</sup>، ويتجلى من خلال هذا الأثر إسقاطات غير عادية على الحجر، فهو يأخذ الثوب، ويفر به راكضا، عالما بالوجهة التي يسلكها، والمكان الذي يقف به، إلى ملأ من بني إسرائيل، ثم يتعرض الحجر لعقاب من موسى بالعصا، فتظهر ندب فيه من أثر الضرب في مشهد عجائبي، ولكن بني إسرائيل لا تستعجب من هذا الحجر الهارب بالثوب، والذي لا يستجيب لنداء موسى العريان بالتوقف إلى أن يتوقف عندهم، ولكن يلفت انتباههم سلامة موسى مما ظنوه فيه من عيب؛ لأنه كان دائم الستر عنهم أثناء الاغتسال، فأثار الظنَ السوء في عورته، ولم تثر هذه العجيبة من مَسْك الحجر للثوب والجري به عجب بني إسرائيل، فيا عجبا من بني إسرائيل!

كذلك عرض الرازي في تفسيره الحجر الذي كان يتخذه إبراهيم مصعدا لبناء الكعبة، أو حين اغتسل أو للأذان، فإن الرازي نقل ثلاثة آراء فيه، الأول: "لما ارتفع بنيان الكعبة، وضعف إبراهيم عن رفع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النووي: شرح صحيح مسلم، ج15، ص126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الأحزاب، الآية: 69.

<sup>3</sup> العسقلاني: فتح الباري شرح صحيح البخاري، ج6، ص538-539.

الحجارة، قام على هذا الحجر، فغاصت فيه قدماه، والثاني: أنه جاء زائرا من الشام إلى مكة، وكان قد حلف لامرأته أن لا ينزل بمكة، حتى يرجع، فلما وصل إلى مكة، قالت له أم إسماعيل: انــزل، حتـــى نغسل رأسك، فلم ينزل، فجاءته بهذا الحجر، فوضعته على الجانب الأيمن، فوضع قدمــه عليــه حتـــي غسلت أحد جانبي رأسه، ثم حولته إلى الجانب الأيسر، حتى غسلت الجانب الآخر، فبقى أثر قدميه عليه، والثالث: أنه هو الحجر الذي قام إبراهيم عليه عند الأذان بالحج، قال القفال، رحمه الله: ويجــوز أن يكون إبر اهيم قام على ذلك الحجر في هذه المواضع كلها"1، ويقول الرازي: "هو الحجر الذي وضع إبراهيم قدمه عليه، فجعل الله ما تحت قدم إبراهيم عليه السلام من ذلك الحجر دون سائر أجزائه كالطين، حتى غاص فيه قدم إبراهيم عليه السلام، وهذا مما لا يقدر عليه إلا الله، ولا يظهره إلا على الأنبياء، ثم لما رفع إبراهيم قدمه عنه خلق فيه الصلابة الحجرية مرة أخرى، ثم إنه تعالى أبقي ذلك الحجر على سبيل الاستمرار والدوام"<sup>2</sup>، ويقول: "إن مقام إبراهيم اشتمل على الآيات، لأن أثر القدم فـــى الصخرة الصماء آية، وغوصه فيها إلى الكعبين آية، وإلانة بعض الصخرة دون بعض آية، لأنه لانَ من الصخرة ما تحت قدميه فقط"3.

و يعلل الرازي، غياب تراكم الحجارة الصغيرة المعروفة بالجمرات، بحجة رفعها إلى السماء، يقول: "قلة ما يجتمع فيه من حصى الجمار، فإنه منذ آلاف سنة، وقد يبلغ من يرمي في كل سنة ستمئة ألـف إنسان، كل واحد منهم سبعين حصاة، ثم لا يرى هناك إلا ما لو اجتمع في سنة واحدة لكان غير كثير، وليس الموضع الذي ترمى إليه الجمرات مسيل ماء، ولا مهب رياح شديدة، وقد جاء في الآثار أن من كانت حجته مقبولة، رفعت حجارة جمراته إلى السماء"4.

الرازي: التفسير الكبير، م4، ج8، ص $^{1}$ 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م4، ج8، ص160.

<sup>3</sup> السابق، م4، ج8، ص165.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، م4، ج8، ص160.

#### الحجر يتكلم

الحجارة ليست مما تصنف في دائرة الحيوانات، وإنما في دائرة الجمادات، والتي من صفاتها انتفاء الحس والحركة على شاكلة الحيوان، لكن الرازي أورد لها حوادث يجعلها تخالف واقعها المعهود، فتمشى وتلين، ورفعَ قدرتها الجمادية لأخص ما يميز الإنسان، وهو النطق مع التمييز، فأشار إلى أن الحجارة سلمت على النبي الكريم، و "كانت تقول: السلام عليك يا رسول الله" $^{1}$ ، معللا هذا بقوله: "غير ممنتع أن يُخلق في بعض الحجارة عقل وفهم، حتى تحصل الخشية فيه"2، والرازي في الخبر السابق يشير إلى الحديث النبوي كما رواه مسلم، " إني لأعرف حجرا بمكة، كان يُسلّم عليّ قبل أن أبعث، إنسى 4لأعرفه الآن $^{3}$ ، وشرحه النووي، فقال: "وفي هذا إثبات التمييز في بعض الجمادات $^{4}$ ، ويجعل الله فيه تمييزا، مثل الحجر الذي فر بثوب موسى، وكلام الذراع المسمومة وأشباه ذلك<sup>5</sup>، وروي في مثل ذلـــك بشكل أعمّ، شمل الجبل، قال على رضى الله عنه: "كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم بمكة، فخرجنا في بعض نواحيها، فما استقبله جبل و لا شجر إلا وهو يقول: السلام عليك يا رسول الله"6، ويماثل كــــلام الحجر، ما روي عن أبي ذر في تسبيح الحجارة الصغيرة، قال: "إني لشاهد عند النبي صلى الله عليه وسلم في حلقة، وفي يده حصى فسبحن في يده، وفينا أبو بكر وعمر وعثمان وعلى، فسمع تسبيحهن من في الحلقة، ثم دفعهن النبي إلى أبي بكر، فسبحن مع أبي بكر، سمع تسبيحهن من في الحلقة، ثم دفعهن إلى النبي، فسبحن في يده، ثم دفعهن النبي إلى عمر، فسبحن في يده، وسمع تسبيحهن من في الحلقة، ثم دفعهن النبي إلى عثمان بن عفان، فسبحن في يده، ثم دفعهن إلينا فلم يسبحن مع أحد منا"7، و لا يمنع مثل هذه المرويات أن يتجاوز الكلام الحجارة من صنف الجمادات، لتشمل التربة بما فيها مــن حجـــارة

\_

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م2، ج3، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السابق، م2، ج3، ص141.

<sup>3</sup> النووي: شرح صحيح مسلم، ج15، ص26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> السابق، ج15، ص26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر: السابق، ج15، ص26.

الموسوعة الحديثية: <a hrace-https://bit.ly/3pWSLee أخرجه الترمذي (3630). أموسوعة الحديثية الموسوعة العديثية الموسوعة العديثية أموسوعة العديثية العديثية العديثية الموسوعة العديثية ال

 $<sup>^{7}</sup>$  إسلام ويب: <a href="https://bit.ly/3IXPQdS">https://bit.ly/3IXPQdS</a>. أسلام ويب:

وغيرها، من خلال القبر، فينقل الرازي من كرامات أبي بكر رضي الله عنه، أنه لما حملت جنازته إلى باب قبر النبي، ونودي بالسلام عليك يا رسول الله، هذا أبو بكر بالباب، فإذا الباب قد انفتح، وإذا بهاتف يهتف من القبر: أدخلوا الحبيب إلى الحبيب "1.

<sup>1</sup> الرازي: التفسير الكبير، م11، ج21، ص88.

### الخاتمة

بعد قراءة تفسير الفخر الرازي، المعروف باسم التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، قراءة تمحيصية، استبان لي مدى تسلل الأسطورة إلى التفسير، حتى لدى الرازي الذي عُرف برأس العقليات وسيد الحكماء، من خلال مسوغات الرواية والأثر، أو الفهم المحكوم بالمعارف القديمة المستولية عليها الأسطورة، وفيه ما يصدر عن الإسرائيليات، أو فهم الرواة الذين لم يكونوا بمعزل عن ثقافة عصرهم، وموروث إلقديمة، مما أخضع التفسير لكثير من التأثيرات الأسطورية لحضارات عديدة، وثقافات مختلفة، ظلت تتدفق عليه، بمناهج معرفتها العجائبية، وتسكب فيه غثّها وسمينها.

إن ما تناولته الدراسة من قضايا كثيرة داخل بنية النفسير، عكست ضرورة إدراك أن بعض ما دخل المثقافة الإسلامية من موروثات قبليّة، ليست أصيلة من تعاليم الإسلام نفسه في بعض جوانبها، وأنها تسللت إلى فهم النص القرآني وتأويله تحت وطأة قابليات الذهن المعرفية وقتذاك، التي كانت سائرة في الأنساق الثقافية للمجتمعات حينها، ومستولية على آليات التفكير في نطاق زمني ومكاني محددين، ولأن العقل يحتله الأسبق إليه ظل يضغط على المنتج المعرفي من زاوية المدلول السائد، في حين أن النص القرآني عابر للزمان والمكان، وصالح إلى يوم القيامة، تنبعث معانيه في سيرورة أبدية، تلبي التراكم المعرفي والتطور العقلي، فلا يتعاظم مع الأوهام، ولا يتضاءل مع انتشار العلم، بل يتعالى مع الحقائق، ويسمو مع البرهان.

إنّ الله سبحانه أمرنا بتدبر القرآن الكريم، لإنشاء تصورات صحيحة، وهدم التصورات الباطلة التي تستحكم أحيانا في الأذهان، فتؤثر على الأمة والمجتمع سلبا، وتعيق تقدمه بخروقات الروايات الإسرائيلية الواهية فتجلب الأمراض للأمة، وتشوش نقاء الفطرة، وتأتي هذه الدراسة لتسهم في فهم أعمق للقضايا المطروحة، وتفتح آفاقا أرحب للبحث بعيدا عن الانفعال والتشنج، ووهم امتلاك الحقيقة المطلقة في تدبر النص القرآني.

وخلصت هذه الدراسة إلى بعض النتائج والتوصيات، وأهمها:

- المعرفة الدينية الأسطورية قديمة، تشتهيها النفس البشرية، وتجعلها بعجائبيتها دليلا على الصلة بالآلهة، لمن تظهر على يده سواء كانت صلته بآلهة خيرة أم شريرة، وهذه المعرفة قد امتصتها مسطورات الأوائل، وتدفقت في الموروثات الدينية للأمم بعد رحيل الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.
- تخلل التفسير إسرائيليات، جاءت في نماذج معرفية أسطورية، أثرت على منهج تناول المفسرين للنصوص المقدسة، وامتدت هذه الإسرائيليات لتستوعب أساطير فارسية وبابلية ومصرية وهندية ويونانية.
- الدراسة أبرزت معارف أسطورية منذ آلاف السنين، كانت لقى أثرية خبيئة قبل عصرنا، في ألواح
   مسمارية ولغة هيروغليفية مصرية، وظلت مشتهاة سائرة بين الأمم في صورتها الروائية.
- رصدت الدراسة آراء لعلماء التفسير في القديم والحديث في بعض القضايا، جاءت خلاف التأويل السائد المتأثر بالروايات الإسرائيلية، أو الموروث الإخباري، فكانت بعيدة عن المفهوم الأسطوري، ولكنها لم تحظ بالانتشار والقبول، نظرا لأنها خارج المعرفة المستساغة حينذاك، ومنفكة عن دائرة التفكير النسقي المسيطر الذي في العادة يحكم الثقافة الجمعية.
- في أحابين كثيرة نجد المفسرين الأقدمين أكثر جرأة وميلا لاختيار تأويلات تتفق مع العقل بعد عرضهم الأمين للعديد من الآراء، في حين بعض الذين يقدمون التفسير في الحديث يذهبون لخيارات بعيدة عن العقل فيزكونها وكأنها الرأي الوحيد، مع أن المتوقع في ظل التقدم العلمي والعقلي المعاصر أن يتطور التفسير مستفيدا من التطور المعرفي الهائل؛ الأمر الذي يمكن أن يوصف هذا التوجه في التفسير المعاصر بالنكسة.
- الأسطورة لا تعني الباطل دائما، ففيها من المعتقدات الدينية الصحيحة، وفيها من المدخولات التراثية المغلوطة للأمم؛ مما عَلِقَ بمكتوبات الأوائل من دخن الأهواء.

• هناك حاجة ملحة لأبحاث إضافية في هذا الصدد، تُنزّه القرآن الحكيم عن الفهوم الأسطورية، وتجلّه عن الإسرائيليات، ، وتُفعّل المنهج العلمي العقلاني بتدبر آي الذكر الحكيم، خاصة والمعرفة متطورة، والقرآن صالح لكل زمن.

## المراجع العلمية

- 1. القرآن العظيم
- 2. الكتاب المقدس
- 3. كنزاربا المقدس عند الصابئة
- 4. ابن الأثير، علي بن أبي الكرم: الكامل في التاريخ، تحقيق: خيري سعيد، دار التوفيقية للطباعة، القاهرة، 2004م.
- الأحمد، سامي سعيد: المعتقدات الدينية في العراق القديم، المركز الأكاديمي للأبحاث، بيروت،
   2013م.
- 6. إسبينوزا: رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة: حسن حنفي، ط1، دار التنوير، بيروت، 2005م.
- 7. إسلانجيه، أوليفييه: مقدمة في علم الفلك، ط1، ترجمة: طارق كامل، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 2017م.
- آش، جفري: المعجزات، ترجمة: محمود منقذ الهاشمي، الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق،
   2011م.
- 9. ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم: عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نـزار رضـا، دار مكتبة الحياة، بيروت، 1965م.
- 10. ألبيديل، م.ف.: سحر الأساطير دراسة في الأسطورة التاريخ الحياة، ط1، ترجمة: حسان ميخائيل إسحق، دار علاء الدين، دمشق، 2005م.

- 11. إلياد، مرسيا: مظاهر الأسطورة، ط1، ترجمة: نهاد خياطة، دار كنعان للدراسات والنشر، 1991م.
- 12. إلياد، ميرسيا: تاريخ المعتقدات والأفكار الدينية، ط1، ترجمة:عبد الهادي عباس، دار دمشق، 1987م.
  - 13. أمين، أحمد: ضحى الإسلام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 2003م.
    - 14. فجر الإسلام، ط10، دار الكتاب العربي، بيروت، 1969م.
- 15. أوفيد، الشاعر: مسخ الكائنات، ط3، ترجمة: ثروت عكاشة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1992م.
- 16. بدج، والس: برت إم هرو كتاب الموتى الفرعوني، ط1، ترجمة: فيليب عطية، مطبعة مدبولي، القاهرة، 1988م.
  - 17. البدوى، خليل: الموسوعة الفلكية، ط1، دار عالم الثقافة، عمان، 1999م.
- 18. تشرني، ياروسلاف: الدياتة المصرية القديمة، ط1، ترجمة: أحمد قدري، دار الشروق، 1996م.
- 19. تيسدال، سان كلير: المصادر الأصلية للقرآن، ط1، ترجمة: عادل جاسم، منشورات الجمل، بغداد، 2019م.
- 20. ابن تيمية، نقي الدين أحمد بن عبد الحليم: مقدمة في أصول التفسير، تحقيق: عدنان زرزور، ط3، دار القرآن الكريم، بيروت، 1979م.

- 21. النبوات، تحقيق: عبد العزيز الطويان، ط1، مكتبة أضواء السلف، الرياض، 2000م.
- 22. الجاحظ، عمرو بن بحر: البيان والتبيين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 1968م.
- 23. جمعية التجدي الثقافية الاجتماعية، قسم الدراسات والبحوث: الأسطورة توثيق حضاري، ط1، دار كيوان، دمشق، 2009م.
- 24. الجوزي، ابو الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي: الطب الروحاتي، ط1، تحقيق: عبد الله بدران، دار الخير، بيروت، 1992م.
- 25. الجويني، عبد الملك: كتاب الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، تحقيق: محمد موسى وزميله، مكتبة الخانجي، مصر، 1950م.
- 26. الجيلي، عبد الكريم: الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، ط1، تحقيق: صلاح عويضه، دار الكتب العلمية، بيروت، 1997م.
- 27. ابن أبي حاتم، عبد الرحمن: آداب الشافعي ومناقبه، ط1، تحقيق: عبد الغني عبد الخالق، دار الكتب العلمية، بيروت، 2003م.
  - 28. الحاجي، محمد عمر: موسوعة التفسير قبل عهد التدوين، ط1، دار المكتبي، دمشق، 2007م.
- 29. الحوت، محمود سليم: في طريق الميثولوجيا عند العرب، ط1، مطبعة دار الكتب، بيروت، 1955م.
- 30. خان، محمد عبد المعيد: الأساطير العربية قبل الإسلام، ط1، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2005م.

- 31. الخشت، محمد عثمان: تطور الأديان قصة البحث عن الإله، ط1، مكتبة الشروق الدولية، مصر الجديدة، 2010م.
- 32. الخضري، محمد: نور اليقين في سيرة سيد المرسلين، ط2، تحقيق: على بلطجي، دار الخير، دمشق، 1988م.
  - 33. الخطيب، عبد اللطيف: معجم القراءات، ط1، دار سعد الدين، دمشق، 2002م.
- 34. الخطيب، محمد: الدين والأسطورة عند العرب في الجاهلية، ط1، دار عـلاء الـدين، دمشـق، 2004م.
  - 35. ابن خلاون، عبد الرحمن: مقدمة ابن خلاون، دار الفكر، د.ت.
- 36. خلف، مؤيد أحمد سعيد: الموروث الأسطوري في تفسير ابن كثير، رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، 2015م.
- 37. ابن خلكان، أبو العباس: وفيات الأعيان وأنباء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، د.ط، دار صادر، بيروت، 1978م.
  - 38. خليل، خليل أحمد: مضمون الأسطورة في الفكر العربي، الأسوار، عكا، 1973م.
- 39. ابن أبي الدنيا، عبد الله بن محمد: من عاش بعد الموت، ط1، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، 1993م.
- 40. دوبون، أندريه، سومر مارك فيلوننكو: التوراة كتابات ما بين العهدين، ط1، ترجمة: موسى الخوري، دار الطليعة، دمشق، 1999م.

- 41. الذهبي، محمد بن أحمد: تاريخ الإسلام حوادث ووفيات، تحقيق: عمر عبد السلام التدمري، ط2، دار الكتاب العربي، بيروت، 1997م.
- 42. سير أعلام النبلاء، ط11، تحقيق: شعيب الأرنؤوط ومأمون الصاغرجي، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1996م.
  - 43. الذهبي، محمد حسين: التفسير والمفسرون، مكتبة وهبة، القاهرة، د.ت.
- 44. الرازي، محمد بن عمر: تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، دار الفكر، بيروت، 1995م.
- 45. الربيعو، تركي علي: الإسلام وملحمة الخلق والأسطورة، ط1، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1992م.
- 46. ابن رشيق، أبو علي الحسن: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ط1، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، بيروت، 2001م.
  - 47. أبو رية، محمود: أضواء على السنة المحمدية، ط6، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
    - 48. شيخ المضيرة أبو هريرة، ط4، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 1993م.
- 49. الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل الزركشي، دار التراث، القاهرة، د.ت.
  - 50. زكي، أحمد كمال: الأساطير دراسة حضارية مقارنة، ط2، دار العودة، بيروت، 1979م.
    - 51. في سبيل موسوعة علمية، ط5، دار الشروق، بيروت، 1992م.

- 52. أبو زهرة، محمد: المعجزة الكبرى القرآن، دار الفكر العربي، مصر، د.ت.
- 53. زيدان، يوسف: اللاهوت العربي وأصول العنف الديني، ط2، دار الشروق، القاهرة، 2010م.
  - 54. زيعور، على: الكرامة الصوفية والأسطورة والحلم، ط2، دار الأندلس، بيروت، 1984م.
- 55. السعفي، وحيد: العجيب والغريب في كتب تفسير القرآن، ط1، الأوائل للنشر والتوزيع، دمشق، 2006م.
  - 56. السواح، فراس: الأسطورة والمعنى، ط2، دار علاء الدين، دمشق، 2001م.
    - 57. دين الإسان، ط4، دار علاء الدين، دمشق، 2002م.
  - 58. لغز عشتار الألوهة المؤنثة وأصل الدين والأسطورة، ط8، دار علاء الدين، دمشق، 2002م.
    - 59. مغامرة العقل الأولى، ط13، دار علاء الدين، دمشق، 2007م.
- 60. سيرنج، فيليب: الرموز في الفن الأديان الحياة، ط1، ترجمة: عبد الهادي عباس، دار دمشق، دمشق، 1992م.
  - 61. شاهين، نقو لا، وزملاؤه: الموسوعة العلمية الميسرة، ط2، مكتبة لبنان، بيروت، 1985م.
- 62. شبيرو، ماكس: معجم الأساطير، ط1، ترجمة: حنا عبود، منشورات دار علاء الدين، دمشق، 1999م.
  - 63. شلبى، أحمد: المسيحية، ط10، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1998م.
- 64. شلتوت، محمود: الفتاوى دراسة لمشكلات المعلم المعاصر في حياته اليومية والعامة، ط14، درار الشروق، القاهرة، 1987م.

- 65. أبو شهبة، محمد بن محمد: الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، ط4، مكتبة السنة، القاهرة، 1408هـ.
  - 66. الشواف، قاسم: ديوان الأساطير سومر وأكاد وأشور، ط1، دار الساقى، بيروت، 1997م.
  - 67. صالح، عبد المحسن: الإنسان الحائر بين العلم والخرافة، عالم المعرفة، الكويت، 1990م.
  - 68. الصليبي، كمال: خفايا التوراة وأسرار شعب إسرائيل، ط6، دار الساقي، بيروت، 2006م.
- 69. الطبري، محمد بن جرير: تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ط1، تحقيق: عبد الله التركي، دار هجر، القاهرة، 2001م.
- 70. طربيه، جرجي أنطونيوس: الوجدية وأثرها في الأندلس، ط1، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1983م.
  - 71. الطويل، توفيق: الاضطهاد الديني في المسيحية والإسلام، دار الفكر العربي، مصر، 1947م.
    - 72. ابن عاشور، محمد الطاهر: التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984م.
- 73. عباس، إحسان: ملامح يونانية في الأدب العربي، ط2، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1993م.
  - 74. عبد الحكيم، شوقي: موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، مكتبة مدبولي، القاهرة، د.ت.
- 75. عبد الرحمن، خليل: أفستا الكتاب المقدس للدياتة الزرادشتية، ط2، رواف د للثقاف و والفنون، دمشق، 2008م.
- 76. العجلوني: كشف الخفاء ومزيل الإلباس، ط1، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، 1420هـ.

- 77. العجمي، فالح: صحف إبراهيم جذور البراهيمية من خلال نصوص الفيدا، ط1، الدار العربية للموسوعات، بيروت، 2006م.
- 78. عجينة، محمد: **موسوعة أساطير العرب عن الجاهلية ودلالاتها**، ط1، دار الفارابي، بيروت، 1994م.
- 79. العدوي: خميس بن راشد، خالد بن مبارك الوهيبي: الإيمان بين الغيب والخرافة، ط1، مكتبة الغييراء، عُمان، 2007م.
  - 80. ابن عربى، محيى الدين: فصوص الحكم، دار الكتاب العربى، بيروت، د.ت.
- 81. العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، 1989م.
  - 82. عسكر، قصى الشيخ: أساطير العرب قبل الإسلام، ط1، دار معد، دمشق، 2007م.
  - 83. علي، جواد: المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ط1، دار العلم للملايين، بيروت، 1973م.
  - 84. العمري، أحمد خيري: السيرة مستمرة، ط1، عصير الكتب للنشر والتوزيع، مصر، 2018م.
    - 85. غبر ائيل، ميخائيل: أساطير الأولين، مطبعة المرسلين اليسوعيين، بيروت، 1894م.
- 86. غريمال، بيار: **الميتولوجيا اليوناتية**، ط1، ترجمة: هنري زغيب، منشورات عويدات، بيـروت، 1982م.
- 87. الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد: الاقتصاد في الإعتقاد، ط1، الحكمة للطباعة والنشر، دمشق، 1994م.

- 88. غيربر: أساطير الإغريق والرومان، ترجمة: حسني فريز، دائرة الثقافة والفنون، عمان، 88.
- 89. فريزر، جيمس: أدونيس أو تموز دراسة في الأساطير والأديان الشرقية القديمة، ط2، ترجمة: جبرا إبراهيم جبرا، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 1979م.
- 90. فلوتن، فان: السيادة العربية والشيعية والإسرائيليات في عهد بني أمية، ترجمة: حسن إبراهيم حسن،ط1، مطبعة السعادة، مصر،1934م.
- 91. فوكوياما، فرانسيس: نهاية الإنسان عواقب الثورة البيوتكنولوجية، ط1، ترجمة: أحمد مستجير، سطور، مصر، 2002م.
  - 92. فولتير: رسالة في التسامح، ترجمة: هنرييت عبودي، ط1، دار بترا، دمشق، 2009م.
- 93. فيروللو، شارل: أساطير بابل وكنعان، ترجمة: ماجد خيربك، مطبعة الكاتب العربي، دمشق، 1990م.
- 94. القرطبي، محمد بن أحمد: الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وآي الفرقان، ط1، تحقيق: عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، 2006م.
- 95. القزويني، زكريا بن محمد: عجائب المخلوقات والحيوانات وغرائب الموجودات، ط1، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، 2000م.
- 96. قصاب، وليد: ديوان عبد الله بن رواحة ودراسة في سيرته وشعره، ط1، دار العلوم، الرياض، 1981م.
  - 97. القمني، سيد: الأسطورة والتراث، ط2، سينا للنشر، القاهرة، 1993م.

- 98. كامبل، جوزف: قوة الأسطورة، ط1، ترجمة: حسن صقر وزميله، دار الكلمة للنشر والتوزيع، دمشق، 1999م.
  - 99. كامل، مجدي: أشهر الأساطير في التاريخ، ط1، دار الكتاب العربي، دمشق، 2003م.
- 100. ابن كثير، إسماعيل: تفسير القرآن العظيم، ط2، تحقيق: حامد أحمد الطاهر، دار الفجر للتراث، القاهرة، 2010م.
  - 101. ابن كثير، إسماعيل: شمائل الرسول، دار ابن خلدون، الإسكندرية، د.ت.
  - 102. كحالة، عمر رضا: معجم المؤلفين، ط1،مؤسسة الرسالة، بيروت، 1993م.
- 103. الكلبي، هشام بن محمد السائب: كتاب الأصنام، ط4، تحقيق: أحمد زكي باشا، مطبعة الكتب المصرية بالقاهرة، 2000م.
- 104. كلشكوف: الحياة الروحية في بابل، ط1، ترجمة: عدنان عاكف حموي، دار المدى للثقافة والنشر، دمشق، 1995م.
  - 105. الماجدي، خزعل: الدين المصري، ط1، دار الشروق، عمان، 1998م.
  - 106. مبارك، زكي: المدائح النبوية في الأدب العربي، دار المحجة البيضاء، بيروت، د.ت.
- 107. محاسنة، محمد، محمد الطراونة، محمود الرويضي، محمد العمايرة: تاريخ مدينة القدس، ط1، مكتبة الفلاح، الكويت، 2003م.

### 108. المعجم الوسيط

109. مؤسسة الدراسات الفلسطينية: فلسطين تاريخها وقضيتها، المكتبة الجامعية، نابلس، د.ت.

- 110. مونتسكيو: تأملات في تاريخ الرومان أسباب النهوض والانحطاط، ط1، ترجمة: عبد الله العروي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2011م.
- 111. النبهاني، يوسف ببن إسماعيل: جامع كرامات الأولياء، ط3، مطبعة مصطفى الحلبي وأو لاده، مصر، 1984م.
  - 112. نعمة، حسن: ميثولوجيا وأساطير الشعوب القديمة، دار الفكر اللبناني، بيروت، 1994م.
  - 113. نعناعة، رمزي: الإسرائيليات وأثرها في كتب التفسير، ط1، دار القلم، دمشق، 1970م.
- 114. النووي، يحيى بن شرف: صحيح مسلم بشرح النووي، ط1، الدار الثقافية العربية، بيروت، 1930م.
  - 115. رياض الصالحين، تحقيق: عبد الله الدرويش، دار الفكر، بيروت، 1996م.
  - 116. نيتشه، فريدريك: عدو المسيح، ط2، ترجمة: جورج ديب، دار الحوار، سوريا، د.ت.
- 117. النيسابوري، أبو عبد الله الحاكم: المستدرك على الصحيحين، ط1، تحقيق: مركز البحوث، دار التأصيل، القاهرة، 2014م.
- 118. النيسابوري، مسلم بن الحجاج: التمييز، ط1، تحقيق: عبد القادر المدالي، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، 1430هـ.
- 119. هاشم، محمد يونس: بين الأساطير الصهيونية والشرائع السماوية، ط1، دار الكتاب العربي، دمشق، 2010م.
  - 120. ابن هشام: السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا وآخرين، المكتبة العلمية، بيروت، د.ت.

- 121. هوميروس: الإليادة، تحرير: أحمد عثمان، ص2، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، 2008م.
- 122. هووك، صموئيل هنري: منعطف المخيلة البشرية بحث في الأساطير، ط1، ترجمة: صبحي حديدي، دار الحوار، سورية، 1983م.
  - 123. الوردي، علي: خوارق اللاشعور، ط2، الوراق للنشر، لندن، 1996م.

## المراجع الأجنبية

1. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire :Sylvain 'Destephen ACHCB (Paris (2008))

## المواقع الإلكترونية

- 1. اللالكائي، شرح اعتقاد أهل السنة والجماعة، إسلام ويب: https://bit.ly/3kR95eY
- 2. إسلام ويب، الأحاديث الخاصة بتسبيح الحصى، رقم الفتوى: 38736: https://bit.ly/3IXPQdS
  - المنافق الشجرة ، رقم الفتوى: 200439: https://bit.ly/30EUzQF
- 4. جريفر، مايكل ويسلي: الجبل المرفوع واختيار إسرائيل في القرآن، ترجمة: هدى عبد الرحمن النمر، مركز تفسير للدر اسات القرآنية. www.tafsir.net
  - https://bit.ly/3Ge2zXY :ويكيبيديا، ديونيسوس:
- 6. الأنبا تكلاهيمانوت، القديسون أهل مغارة أفسس: <u>Orthodox-Saints-Biography/Coptic-Saints-Story\_344.html</u>

- 7. ابـــن كثيـــر، البدايـــة والنهايـــة، قصـــة الــــذئب وشـــهادته بالرســـالة:

  https://islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookcontents&flag=1&bk\_

  no=59&ID=636
  - 8. المكتبة الاسلامية، ملتقى أهل الحديث: https://bit.ly/3CkbN2f
  - 9. علوي السقاف، الموسوعة الحديثية: كنت مع النبي بمكة... https://bit.ly/3pWSLee
- 10. علوي السقاف، الموسوعة الحديثية: حديث "انقوا الله في هذه البهائم المعجمة...": https://dorar.net/hadith/sharh/87039
  - 11. علوي السقاف، الموسوعة الحديثية: https://www.dorar.net/hadith/sharh/63119
    - 12. ويكبيديا، القفال: https://bit.ly/3niixcR
- 14. جاي باريني، هال قام المسيح حقام المسوت: https://arabic.cnn.com/world/2014/04/20/parini-jesus-easter



# THE MYTH IN FAKHR AL-RAZI'S EXEGESIS

# By Moayyad Ahmad Saeed khalaf

Supervised by Prof. Ihsan Al-Deek

#### THE MYTH IN FAKHR AL-RAZI'S EXEGESIS

## By Moayyad Ahmad Saeed khalaf Supervised by Prof. Ihsan Al-Deek

#### **Abstract**

This study tackles myths in Al-Razi's interpretation that its significance lies in exposing the mythical dimensions in the interpretation of the Holy Quran. Also, it shows the representations of some interpretative narratives as there are many myths and legends ruling the civilizations of the ancient world. The nature of this study requires is to consist of an introduction, a prelude, four chapters and a conclusion.

In the prelude, the researcher presents a summary of the life of Al-Razi, a short introduction of Al-Razi's interpretation and the sources of interpretation. Then, the first chapter talks about myths and natural phenomena such as global warming, the moon's division, the function of the meteor in burning demons, the demolition of the mountain, the division of the sea, the fire that does not burn, Solomon's winds, the transfer of Bilgis's throne as well as the heavenly table.

The second chapter talks about the myth in human history and its necessities including Jesus's ascendance to heavens above, resurrecting the dead, the sleep of the Cave's seven sleepers, the death of Solomon (PBUH), Moses's (PBUH) white hand, Mary's food, Noah's (PBUH) longevity.

Chapter three talks about the myths of animals including the birds of Abraham (PBUH), the whale of Moses and Yunus (PBUH), the Eurasian hoopoe of Solomon (PBUH), the prayers of the birds and animals speaking like humans.

Chapter four elaborates on myths in inanimate objects and plants especially talking trees, the palm tree of Mary (PBUH), the lit stick, the explosion of the stone of springs, the stone which escaped in the clothes of Moses (PBUH) and the stone talking like humans.

Also, it tackles the themes, representations of myths as they echo important

ancient values giving us a glance over our first roots.

The conclusions include the most important results and recommendations of the

study.

**Keywords:** The myth; Exegesis; Fakhr al-Razi's

c